# ПУТЬ

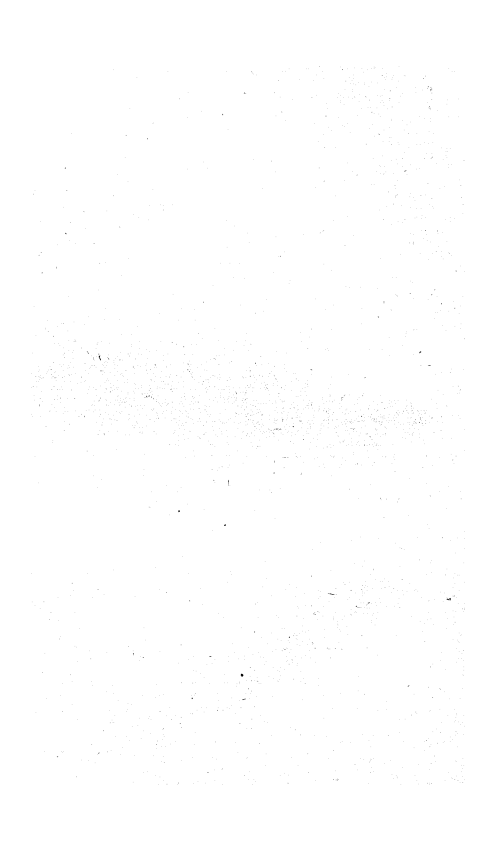
#### ОРГАНЪ РУССКОЙ РЕЛИГІОЗНОЙ МЫСЛИ.

подъ редакціей Н. А. БЕРДЯЕВА, при участіи Б. П. ВЫШЕСЛАВЦЕВА.

Въ предшествующихъ книжскахъ «Пути» были напечатаны статодующихъ авторовъ: Н. Н. Алексвева, П. Ф. Андерсона, Н. С. Арсеньева, М. Артемьева, П. Аршанбо (Франція), Н. Афанасьева, С. С. Безовразова (Іеромонаха Кассіана), Е. Беленсонъ, Н. А. Берляева, П. Бицилли, Н. Бубнова, прот. С. Булгакова, Р. Вальтера, Бар. Б. Вревскаго, Б. П. Вышеславцева, В. Вейдле, Франка Гавена (Америка), М. Георгієвскаго, С. Гессена, А. Глазберга, Н. Н. Глубоновскаго, И. Гофштеттера, В. Гриневичъ, Іеромонаха Льва Жиллэ, Л. А. Зандера, В. А. Зандерь, Н. Зернова, В. В. Зъньковскаго, свящ. А. Ельчанинова (†), П. К. Иванова, Ю. Иваска, А. Изюмова, В. Н. Ильина, С. Ильницкаго, А. Карнова, Л. П. Карсавина, А.Карташева, Н. А. Клепинина, С. Кавертца (Америка), К. Керка (Англія), Г. Колпакчи, Л. Козповскаго (†). (Польша), Т. Г. Кульмана, Т. Ц. Ку (Китай), М. Курдюмова, А. Лазарева, И. Лаговскаго, Ф. Либа (Швейцарія), М. Литвакъ, Н. О. Лосскаго, М. Лоть-Бородиной, Ж. Маритена (Франція), К. Мочульскаго, Я. Меньшикова, П. И. Новгородцева (†), прот. Налимова (†), С. Олларда (Англія), А. Погодина, Р. Плетнева, А. Полотебневой, В. Расторгуева, Н. Реймерса, А. М. Ремизова, Д. Ременко, Русскаго Инока (Россія), Ю. Сазоновой, графа А. Салтыкова, Н. Сарафанова, К. Сережникова, Е. Скобповой (Матери Маріи), И. Смодича, В. Сперанскаго, Ө. А. Степуна, И. Стратонова, В. Сеземана, П. Тиллиха (Германія), Н. Тимашева, С. Троицкаго, кн. С. Н. Трубецкого (†), кн. Г. Н. Трубецкаго (†), Н. Тургеневой, Н. Ф. Федорова (†), Г. П. Федотова, свящ. Г. В. Флоровскаго, С. Л. Франка, прот. С. Четверикова, Д. Чижевскаго, В. Эккерсдорфа, Г. Эренберга (Германія), свящ. Г. Цебрикова, Л. Шестова, кн. Д. Шаховского (геромонаха Іоанна), аббата Августина Якубізтака (Франція), Кн. С. Щербатова.

Подписная цѣна — въ годъ фр. 35.— (4 книги). Подписна принимается въ конторъ журнала.

| № 48. ІЮЛЬ — СЕНТЯБРЬ 1935                                                                                                                                                          | <b>48.</b>    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| оглавленіе :                                                                                                                                                                        | CTP.          |
| 1. Н. Бердяевъ. — Персонализмъ и марксизмъ 2. Л. Шестовъ. — Кирхегардтъ и Достоевскій 3. В. Вейдле. — Возрожденіе чудеснаго 4. Прот. С. Четвериковъ. — О міровомъ злъ и спасающей І | 20            |
| (по поводу статьи Н. А. Бердяева)                                                                                                                                                   | 60            |
| (отвъть прот. С. Четверикову)                                                                                                                                                       | 69            |
| 6. Новыя книги: Игуменъ Кассіанъ (Безобразовъ): Iepon Левъ Жиллэ: «Іисусъ Назарянинъ»; Н. Б-овъ: В. Christ «Der neue Gott»                                                          | iansen:<br>73 |



### ПЕРСОНАЛИЗМЪ И МАРКСИЗМЪ.

Ι.

Отношеніе марксизма къ персонализму, какъ и его отношеніе къ гуманизму, сложнье, чьмъ обыкновенно думають. Очень легко показать антиперсоналистическій характеръ марксизма. Онъ враждебенъ принципу личности, какъ и всякое чисто соціологическое ученіе о человъкъ, которое хочеть знать лишь человъка соціальнаго, формируемаго обществомъ. Также антиперсоналистична вь своемъ пониманіи человъка соціологическая школа Дюркгейма. Враждебно принципу личности всякое однопланное міросозерцаніе, для котораго природа человъка исчерпывается принадлежностью его къ соціальному плану бытія, т. е. человъкъ не имъеть измъренія глубины. Часто противополагають Марксу Прудона, полагая, что его соціальная система болье благопріятна персонализму, чъмъ марксизмъ (\*). Но учение Прудона о человъкъ тоже въдь вполнъ соціальное, у него личностьтоже не имъетъ внутренняго измъренія глубины, т. е. внутренней жизни. Правда, Прудонъ былъ очень острымъ критикомъ коммунизма, какъ системы рабства человъка. и его собственное соціально-экономическое ученіе было болье благопріятно для личности. Но онъ въ сущности склонялся къ своеобразному индивидуализму, враждебному капитализму, а не къ персонализму. Философское міросозерцаніе Прудона не давало возможности сдълать различіе между индивидуализмомъ и персонализмомъ. Также не представляется мнъ особенно плодотворнымъ противопоставлять Прудона Марксу въ пониманіи діалектики. У Прудона противоръчіе не преодолъвается, а сохраняется. \*\*) Но этимъ діалектика

<sup>\*)</sup> См. интересную книгу Denis de Rougemont: «Politique de la personne». Де Ружемонъ противополагаетъ Гегелю и Марксу — Кирхегардта и Прудона.

<sup>\*\*)</sup> См. о діалентикъ у Прудона въ отличіе отъ Гегеля и Маркса у G. Gurvitch: «L'idée du droit social».

лищается своего динамическаго характера. Прудонъ стоялъ ближе къ Кантовскому ученію объ антиноміяхъ, чъмъ къ гегелевской діалектикъ. Но посколько Гегель и Марксъ върили въ достиженіе высшей гармоніи, не допускающей противоръчій, въ третьей стадіи, въ синтезъ, они, конечно, подлежатъ критикъ.

Обосновать персонализмъ, который имъетъ и свою соціальную проэкцію, возможно лишь въ томъ случав, если мы признаемъ, что проблема человека первичнъе проблемы обшества. И прежде чъмъ перейти къ обсуждению отношения марксизма къ принципу личности нужно опредълить, что мы философски понимаемъ подъ личностью. Не слъдуетъ смъшивать понятія личности съ понятіемъ индивидума, какъ это часто дълала мысль XIX и XX в. в. Индивидумъ есть натуралистическая кагегорія, біологическая и соціологическая, онъ принадлежитъ природному міру. Индивидумъ сь біологической точки эрънія есть часть рода и съ соціологической часть общества. Это — атомъ, недълимое, не имъющее внутренней жизни, анонимъ. Индивидумъ не имфетъ самостоятельнаго, независимаго отъ рода и общества существованія. Индивидумъ самъ по себъ вполнъ родовое и соціальное существо, лишь элементъ, часть опредълимая соотношениемъ съ цълымъ. Совсъмъ другое означаетъ личность. Личность есть категорія духовная и религіозная. Личность говорить о принадлежности человъка не только къ порядку природному и соціальному, но и къ иному измъренію бытія, къ міру духовному. Личность есть образь бытія высщаго, чемъ все природное и соціальное. Мы увидимъ, что она не можетъ быть частью чего либо. Общество имфетъ тенденцію разсматривать личность, какъ подчинаненнаго ему индивидума, какъ свое созданіе. Съ соціологической точки зрънія личность есть часть общества и очень малая часть. Общество есть большой кругь, личность же-вставленный въ него малый кругъ. На почвъ соціологической личность не можеть противопоставлять себя обществу и не можеть за себя бороться. Но съ точки эрьнія экзистенціальной философіи все наобороть — общество есть малая часть личности, лишь ея соціальный составь, мірь есть лишь часть личности. Личность есть экзистенціальный центръ, а не общество и не природа, субъектъ-экзистенціаленъ, а не объектъ. Личность реализуеть себя въ соціальной и космической жизни, но она можеть это цълать только потому, что въ ней есть независимое отъ природы и общества начало. Личность не опредъляется какъ часть въ отношении къ какому-либо цълому. Личность есть цълое, она тотальна, интегральна, несеть въ себъ универсальное и не можеть быть частью какого-либо общаго, міра или общества, универсальнаго бытія или Бо-

жества. Личность вообще не есть природа и не принадлежить, подобно всему природному, къ объективной натуральной іерархіи, не можеть быть вставлена въ какой-либо натуральный рядъ. Личность вкоренена въ духовномъ міръ. ея существование предполагаеть дуализмъ духа и природы, свободы и детерминизма, индивидуальнаго и общаго, царства Божьяго и царства Кесаря. Существование человъческой личности въ мірь говорить о томъ, что мірь не самодостаточенъ, что неизбъжно трансцендирование міра, завершение его не въ немъ самомъ, а въ Богъ, въ сверхмірномъ бытіи. Свобода человъческой личности, свобода не только въ обществъ и въ государствъ, но и отъ общества и отъ государства, опредъляется тъмъ что кромъ міра, кромъ природы и общества, кромъ царства Кесаря, есть сверхмірное бытіе, есть міръ духовный, есть Богъ. Личность есть прорывъ въ природномъ мірѣ, она необъяснима изъ него (\*).

Личность есть прежде всего единство во множествъ и неизмънность въ измъненіи. Личность не есть координація частей, она есть первичное единство. Личность должна измъняться, обнаруживать творчество новаго, возрастать и обогащаться. И она должна оставаться собой, быть неизмъннымъ субъектомъ этихъ измъненій. Когда мы встръчаемъ нашего хорошаго знакомаго послъ того, какъ рядъ лътъ его не видъли, то мы можемъ испытать два одинаково безпокойныхъ и тяжелыхъ впечатлънія. Если этотъ человъкъ совсьмъ не измънился, повторяеть одно и то же, застыль и закостенъль, не возросъ и ничъмъ не обогатился, то это производитъ тяжелое впечатлъніе. Это значить, что личность не реализуеть себя. Реализація личности предполагаеть измізненія. Но возможно обратное тяжелое впечатлъніе. Человъкъ этотъ настолько измънился, что его нельзя узнать, что онъ производить впечатльніе другого человька. Онъ не только изменился, но измѣнилъ себъ. Единство личности разрушилось въ измѣненіяхъ, утерялся экзистенціальный центръ. Личность есть прежде всего единство судьбы. Судьба есть измънение, исторія и удержаніе единства экзистенціальнаго центра. Это есть тайна личности. Личность предполагаеть сверхличное, высшее бытіе, которое она отображаеть, и сверхличныя цънности, которыя она реализуеть и которыя составляють богатство ея жизненнаго содержанія. Личность не можеть быть самодостаточна, она должна выходить изъ себя къ другимъ личностямъ, къ человъческому и къ космическому многообразію и къ

<sup>\*)</sup> Это основная мысль замъчательной книги Несм ь лова «Наука о человъкъ».

Богу. Эгоцентризмъ, замкнутость въ себъ и поглощенность собой разрушаеть личность. Личность реализуеть себя черезь постоянную побъду надъ эгоцентризмомъ, надъ затвердълой самостью. Реализація личности означаеть наполненіе ея универсальнымъ содержаніемъ, она не можетъ существовать только своей партикульярностью. Личность не закончена, она творить себя, она задана, какъ Божья идея о всякомъ едичиничномъ человъкъ. Реализація личности предполагаетъ уходящій въ безконечность творческій процессь. Личность есть акть. М. Шелерь опредъляеть личность, какъ конкретное единство всъхъ актовъ. (\*) Но вопреки М. Шелеру активной является не жизнь, а духъ, духовное начало въ человъкъ, жизнь же скоръе пассивна. Только творческій актъ можеть быть названъ актомъ, въ актъ всегда творится новое, небывшее, небытіе становится бытіемъ. Личность предполагаетъ творческую природу человъка. Творчество же предполагаетъ свободу. Подлинное творчество есть творчество изъ свободы. Творчество противоположно эволюціи, которая есть детерминація. Только творческій субъектъ есть личность. Существо цъликомъ детерминированное природнымъ и соціальнымъ процессомъ не можетъ быть названо личностью, еще не стало личностью. Ле Сеннъ върно противополагаетъ существованіе въ смыслъ экзистенціальной философіи детерминаціи. \*\*) Личность опредъляеть себя во внъ къ природъ и обществу, но опредъляеть себя изнутри. Личность есть сопротивление детерминаціи извив, детерминаціи обществомъ и природой. И личностью является лишь тоть, кто побъждаеть эту детерминацію. Личность не рождается въ природномъ родовомъ процессь и не формируется въ процессь соціальномъ. Существованіе личности предполагаеть прерывность, не допускаеть эволюціонной непрерывности. Личность творится Богомъ и въ этомъ ея высшее достоинство и источникъ ея независимости и свободы. Рождается въ родовомъ процессъ и формируется въ процессъ соціальномъ лишь индивидумъ, въ которомъ должна реализоваться личность. Личность есть сопротивленіе детерминаціи и потому боль. Утвержденіе и реализація личности всегда есть боль. Отказъ отъ этой боли, боязнь боли есть отказъ отъ личности. Реализація личности, ея достоинства и незавимисмоти есть бользненный процессь, есть героиче-

<sup>\*)</sup> Cm. Max Scheler: «Der Formalismus in der Ethik und die materielle Wertethik».

<sup>\*\*)</sup> См. замъчательную книгу Le Senne: «Obstacle et valeur».

ская борьба. Личность есть борьба, отказъ отъ борьбы есть отказъ отъ личности. И человъкъ часто идетъ на этотъ отказъ. Личность противоположна конформизму, есть несогласіе на конформизмъ, котораго требуютъ природа и общество. Такъ какъ личность есть экзистенціальный центръ и предполагаетъ чувствилище къ страданію и радости, то ошибочно примънять категорію личности къ націи и другимъ свехличнымъ общностямъ, какъ пълаетъ философъ персонализма Штернъ. Нація есть индивидуальность, но не личность. Мы приходимъ къ тому, что личность есть парадоксальное совмъщение противоположностей: личнаго и сверхличнаго, конечнаго и безконечнаго, пребывающаго и мъняющагося, свободы и судьбы. И основной парадоксъ личности въ томъ, что она должна еще быть создана и она должна уже быть, чтобы возможно было творческое созиданіе личности. Тоть, кто должень себя создать, долженъ уже быть. Личность не детерминирована обществомъ, но она соціальна, она можетъ реализовать полноту своей жизни лишь въ общении съ другими личностями. Соціальная проэкція персонализма предполагаеть радикальную, революціонную переоцьнку соціальныхъ цънностей, т. е. перенесеніе центра тяжести изъ цънностей общества, государства, націи, коллектива, соціальной группы въ ценность личности, всякой личности. Соціальная проэкція персонализма есть революціонное отверженіе капиталистическаго режима, самого антиперсоналистическаго, самого смертоноснаго для личности, какой только существовалъ въ исторіи. Соціализація хозяйства, которая утвердить право на трудъ и гарантію достойнаго существованія для каждой человъческой жизни и не допустить эксплуатаціи человька человькомъ. есть требование персонализма. Поэтому, единственная система. соотвътствующая въчной истинъ персонализма, есть система персоналистическаго соціализма. Въ основъ соціальнаго міросозерцанія персонализма лежить не идея равенства и не идея справедливости, а идея достоинства всякой человъческой личности, которая должна получить возможность себя реализовать.

Послъ этихъ необходимыхъ опредъленій личности посмотримъ въ какомъ къ ней отношеніи стоитъ марксизмъ.

H

Отношеніе марксизма къ личности противоръчиво. Это связано съ неясностью антропологіи марксизма. Антиперсонализмъ Маркса — наслъдіе антиперсонализма Гегеля. Гегель признавалъ господство общаго надъ индивидуальнымъ. Личность не имъетъ у Гегеля самостоятельнаго значенія, она

лишь функція мірового духа. Противъ подчиненія человъческой личности міровому духу, т. е. общему, возсталь Кирхегардъ. Таковъ же былъ смыслъ возстанія Достоевскаго (\*). Этими мотивами насыщено геніальное творчество Ибсена. Антиперсонализмъ Гегеля былъ унаслъдованъ и Л. Фейербахомъ. Гуманизмъ Фейербаха былъ родовой, а не персоналистическій (\*\*). Человькь реализуеть себя въ коллективной жизни рода и въ концъ концовъ растворяется въ ней. Фейербахъ прорывался къ экзистенціальной философіи, онъ пытался открыть «ты», а не только объекть (\*\*\*). Но перевернутое въ матеріализмъ гегельянство помъщало Фейербаху открыть личность, какъ подлинное и первичное существованіе. Марксъ идеть вслъдъ за Гегелемъ и Фейербахомъ и признаетъ приматъ родового бытія человъка надъ его личнымъ бытіємъ. У Маркса можно открыть реализмъ понятій среднев вковой схоластики. Общее, родовое предшествуетъ частному, индивидуальному и опредъляетъ его. Общество, классъ есть болъе первичная реальность, чьмъ человъкъ, чьмъ личность. Классъ есть реальность находящаяся въ бытіи, а не въ мышленіи. Не классъ, а человъческая личность есть абстракція мысли. Классь есть что то вродь universalia ante rem. Мыслить, производить сужденія и оцьниваеть не человькь, а классь. Человькь какь личность, а не какъ родовое существо, не способенъ къ самостоятельному мышленію и сужденію. Человъкъ есть соціально-родовое существо, функція общества. Этимъ предръщается уже тоталитарность коммунистического общества и государства. Противополагается же этому тоталитарность въ самомъ человъкъ, а не въ обществъ и государствъ. Лишь человъческая личность можеть отображать въ себъ цълостное, универсальное бытіе, общество и государство всегда частично и не можетъ вмъщать универсальнаго.

Такъ какъ марксизмъ интересуется исключительно общимъ и не интересуется индивидуальнымъ, то самой слабой стороной марксизма является психологія. Если не считать самого Маркса, у котораго можно найти интересныя психологическія замъчанія, то психологическіе экскурсы марксистовъ обыкновенно исчерпываются ругательствами. Даже психологія классовъ совсьмъ не разработана. Типъ буржуа совсъмъ не изслъдуется, а представляется злодъемъ, кровопійцемъ, готовящимъ имперіалистическую войну. Особенно по-

\*\*\*) См. его же «Philosophie der Zukunft».

<sup>\*)</sup> Бълинскій возсталь противь мірового духа Гегеля во имя живой человъческой личности и предвосхитилъ діалектику Ивана Карамазова. См. книгу «Соціализмъ Бълинскаго», въ которой собраны замъчательныя письма къ Боткину.

\*\*) См. L. Feuerbach «Das Wesen des Christentums».

ражаеть слабость психологіи у марксистовъ, если сравнить съ работами Зомбарта, де Мана, М. Вебера, Зиммеля и др. Невозможно заниматься психологіей при исключительномъ интересь къ общему и родовому и притомъ интересь, опредъляемомъ борьбой. Вмъсто психологіи даются моральныя сужденія и осужденія. И это есть дефектъ всего марксистскаго ученія о человъкъ. Хотя въ самомъ Марксъ былъ профетическій элементь и онъ находился въ конфликть съ окружающимъ его обществомъ, но то учение о человъкъ, которое отъ него пошло, отрицаетъ профетическое начало, которое всегда означаеть возвышение человъческой личности надъ соціальнымъ коллективомъ и конфликъ съ нимъ во имя осуществленія правды, къ которой призываетъ внутренній голосъ, голосъ Божій. Совершенная реализація марксизма въ человъческомъ обществъ должна привести къ уничтожению профетическаго начала, которое проявляется не только въ религіозной сферъ. но также въ сферъ философіи, искусства и соціальной жизни. Уничтожение профетизма произойдетъ вслъдствие окончательнаго конформизма личности въ отношении къ обществу, совершеннаго приспособленія, исключающаго возможность конфликта. Это есть самая отрицательная сторона марксизма, результать его антиперсоналичстическаго духа. Самъ Марксъ быль личностью, противостоящею міру, марксисты уже не могуть быть такими. Примъръ смерти профетическаго пуха показала уже соціализація христіанства въ исторіи. Но антиперсонализмъ есть только одна сторона марксизма, есть другія стороны.

Источники марксовской критики капитализма — персоналистическія и гуманистическія. Марксъ возсталъ противъ капиталистическаго режима прежде всего потому, что въ немъ раздавлена человъческая личность, превращена въ вещь. Въ капиталистическомъ обществъ происходитъ то, что Марксъ называлъ Verdinglichung, овеществление человъка. Онъ видить справедливо дегуманизацію, обезчеловъченіе въ этомъ обществъ. Дегуманизуются и пролетарій и капиталисть. Рабочій, лишенный орудій производства, принужденъ продавать свой трудь, какъ товаръ. Этимъ онъ прквращается въ вещь необходимую для производства. Происходить отчужденіе отъ человъка его трудовой активности, она выбрасывается въ міръ какъ бы объективныхъ вещей, проектируется во внъ. Результаты трудовой активности человъка, отчужденности отъ тоталитарнаго существованія человъка, дълаются внъшней силой, давящей и порабощающей человъка. Въ сущности разрывъ между умственнымъ и физическимъ трудомъ есть уже дробленіе цълостной человъческой природы и долженъ быть преодоленъ. Но эта проблема была болье

поставлена у насъ Л. Толстымъ и Н. Федоровымъ, чъмъ Марксомъ. Во всякомъ случав мысли Маркса, особенно молодого Маркса объ отчужденіи и овешествленіи должны быть признаны геніальными. Туть лежать первоначальные мотивы его обличеній капитализма и его ненависти къ капиталистическому строю (\*). Это мотивы чисто человъческіе. Марксъ объявляеть революціонное возстаніе противъ соціальнаго строя, въ которомъ происходить раздробление цълостной человъческой личности, часть ея отдъляется, отчуждается и переносится въ міръ вещный. Пролетарій и есть человѣкъ, у котораго часть его существа отчуждена и переведена въ міръ вещей, въ давящую его экономику. Учение Mapkca o Verdinglichung, о дегуманизаціи особенно развиваль самый умный и интересный, наиболье самостоятельный изъ коммунистическихъ писателей Лукачъ (\*\*). Марксъ подчеркиваетъ, что если соціалисты приписывають пролетаріату огромную всемірноисторическую роль, то не потому что почитають его за божество, а именно потому, что пролетаріять представляеть абстракцію отъ всего человівческаго, потому что отъ него отчуждена его человъческая природа и онъ принужденъ самъ себъ вернуть полноту человъчности (\*\*\*). Именно тотъ, кто лишенъ полноты человъчности, долженъ осуществить эту полноту. Это мысль діалектическая. Для Маркса, для первоисточниковъ марксизма очень важна мысль, что происходить отнятіе, отчуждение отъ человъка человъческой природы и въ наиболъе острой формъ это происходить у пролетаріата. Отсюда получаются иллюзіи сознанія. Человъкъ принимаеть собственную активность за объективный мірь вещей, подчиненный неумолимымъ законамъ.

У ранняго Маркса очень сильно чувствуется вліяніе Фейербаха. То, что Фейербахъ говорить о религіи, Марксъ распространиль на всі другія области. Въ религіи Фейербахъ виділь отчужденіе собственной природы человізка. Человізкъ создаль Бога по своему образу и подобію. Принадлежащее его собственной природів представляется человізку внів его и надъ нимъ находящейся реальностью. Біздный человізкъ имізеть богатаго Бога, т. е. всі богатства человізка отчуждены оть него и переданы Богу. Візра въ Бога какъ бы проле-

<sup>\*)</sup> См. К. Marx «Der Historische Materialismus». «Die Fruehschriften». Kroener Verlag (Въ двухъ томахъ собраны юношескія произведенія Маркса). См. также Auguste Cornu. «К. Marx: L'Homme et l'œuvre. De l'Hege lianisme au materialisme historique».

<sup>\*\*)</sup> Georg Lukacs. «Geschichte und Klassen — Bewusstsein. Studien ueber marxistische Dialektik».

<sup>\*\*\*)</sup> Cm. T. I. «Der historische Materialismus», crp. 377.

таризуетъ человъка. Когда человъкъ станетъ богатымъ, то Богъ станетъ бъднымъ и исчезнетъ совсъмъ. Человъку вернутся его богатства, онъ станетъ тоталитарнымъ существомъ, никакая часть его природы не будеть болье отчуждена. Эти идеи Фейербаха Марксъ положилъ въ основание своей геніальной критики капитализма и политической экономіи. И къ капитализму это безспорно болье примънимо, чъмъ къ въръ въ Бога. Ученіе о фетишизмѣ товаровъ въ I томѣ «Капитала» быть можеть самое замъчательное открытіе Маркса. Фетишизмъ товаровъ въ капиталистическомъ обществъ и есть иллюзія сознанія, въ силу которой продукты трудовой человъческой активности представляются вещнымъ, объективнымъ міромъ, скованнымъ непреложными законами и давящимъ человька. Марксь расплавиль этоть вешный мірь экономики, въ которомъ буржуазная политическая экономія открывала свои законы. Экономика не есть вещный міръ, не есть какая то объективная реальность, она есть лишь активность человъка, трудъ человъка, отношение человъка къ человъку. И потому экономика можеть быть измънена, человъкъ можеть овладъть экономикой. Богатства, созданныя человъкомъ, отчужденныя отъ него въ вешномъ мірь объективной экономики, могуть быть ему возвращены. Человькь можеть стать богатымь, тоталитарнымъ существомъ, къ нему вернется все, что было отнято отъ него. И это совершится активностью пролетаріевъ, т. е. тыхъ людей, отъ которыхъ наиболье были отчуждены богатства. Все есть лишь продукть человъческой активности, человъческой борьбы. Экономического фатума не существуеть, онь побъдимь. Оть иллюзій сознанія, породившихь ложную объективизацію человъческой активности, можно освободиться. Это и есть дъло пролетаріата. Капиталъ Марксъ опредъляль не какъ реальную вещь, а какъ соціальное отношеніе людей въ процессъ производства. Это опредъление очень шокировало буржуазныхъ экономистовъ. Этимъ опредъленіемъ переносится центръ тяжести экономической жизни въ человъческую активность и борьбу. Въ «Тезисахъ о Фейербахъ» у Маркса есть замфчательное мфсто, въ которомъ онъ говорить, что главная ошибка матеріалистовъ до сихъ поръ была въ томъ, что они разсматривали дъйствительность подъ формой объекта, а не какъ человъческую активность, не субъективно (\*). Нъть ничего болье антиматеріалистическаго. Мъсто это свидътель-

<sup>\*) «</sup>Der Hauptmangel alles bisherigen Materialismus ist, dass der Gegenstand, die Wirklichkeit, Sinnlichkeit nur unter der Form des Objekts oder der Anschauung gefasst wird: nicht aber als sinnlich-menschliche Taetigkeit, Praxiss, nicht subjektiv». — «Thesen ueber Feuerbach». — «Der historische Materialismus» II Band. S. 3.

ствуетъ лишь о томъ, какъ споренъ матеріализмъ Маркса. То, что говоритъ здѣсь Марксъ, гораздо болѣе свойственно экзистенціальной философіи, чѣмъ матеріализму. Для матеріализма все есть объектъ, вещь, для экзистенціальной философіи все есть субъектъ, активность. У Маркса, какъ и у Фейербаха, былъ элементъ экзистенціальной философіи. Ранній Марксъ черпалъ свое пониманіе исключительной активности человѣка, какъ духа, а не какъ вещи, изъ нѣмецкаго идеализма. Но идея личности у него отсутствовала.

Самый экономическій матеріализмъ можно понимать двояко. Прежде всего это учение производить впечатлъние послъдовательнаго и крайняго соціологическаго детерминизма. Экономика детерминируетъ всю человъческую жизнь, не только структуру общества, но и всю идеологію, всю духовную культуру, существуеть непреложная закономърность соціальнаго процесса. Въ духъ такого крайняго детерминизма понимали марксизмъ и сами марксисты и критики марксизма. Но это лишь одна изъ интерпретацій, одна изъ сторонъ марксизма. возможно другое пониманіе. Что экономика опредъляеть всю человъческую жизнь, это есть эло прошлаго, рабство человъка. Наступить день, когда эта рабская зависимость отъ экономики прекратится, экономика будеть зависить отъ человъка, человъкъ станетъ господиномъ. Марксизмъ разомъ возвъщалъ и о рабствъ человъка и о возможной побъдъ человъка. Экономическій детерминизмъ самъ по себь довольно печальная теорія. не способная вызвать революціоннаго энтузіазма. Но марксизмъ обладаетъ въ высшей степени способностью экзальтировать революціонную волю. Молодая совътская философія движется въ направленіи индетерминистическаго пониманія марксизма (\*). Марксъ жилъ еще въ капиталистическомъ обществъ и онъ видълъ, что экономика цъликомъ опредъляеть человъческую жизнь, экономика порабощаеть сознаніе человъка и вызываетъ иллюзіи сознанія. Но русскіе коммунисты живуть въ эпоху пролетарскихъ революцій и міръ открывается имъ съ другой стороны. Марксъ и Энгельсъ говорили о скачкъ изъ царства необходимости въ царство свободы. Русскіе коммунисты чувствуютъ себя совершившими этотъ скачекъ, они уже въ царствъ свободы. Поэтому для нихъ марксизмъ переворачивается, хотя они во что бы то ни стало хотять продолжать быть марксистами. Уже не экономическое бытіе опредъляеть сознаніе, а сознаніе, революціонное, пролетарское сознаніе опредъляеть экономическое бытіе, не экономика опредъляеть политику, а политика опредъляетъ экономику. Поэтому философ-

<sup>\*)</sup> См. мою статью «Генеральная линія совътской философіи и воинствующій атеизмъ». — «Путь».

ствующіе русскіе коммунисты хотять построить философію, основанную на идеъ самодвиженія. Въ матерію переносятся всь качества духа — свобода, активность, разумъ и пр. Такого рода философія оказывается соотвътствующей революціонной воль. Механистическій матеріализмъ осуждается, онъ не соотвътствуетъ экзальтаціи революціонной воли, онъ не есть философія героической борьбы человъка. Человъкъ окавывается свободнымъ отъ власти вещнаго, объективнаго, детерминированнаго-закономърнаго міра, но не индивидуальный. а коллективный человъкъ. Индивидуальный же человъкъ не свободенъ по отношенію къ человъческому коллективу, къ коммунистическому обществу, онъ достигаетъ свободы лишь въ отождествленіи себя съ коллективнымъ бытіемъ. Это было уже не только у Маркса, но и у Фейербаха, для котораго человѣкъ быль подлинно реалень лишь въ общении, въ родовомъ бытии. Коммунизмъ необычайно динамиченъ, онъ утверждаетъ неслыханную активность человъка. Но это не есть активность человъческой личности, это есть активность общества, активность коллектива. Индивидуальный человъкъ совершенно пассивенъ по отношенію къ коллективу, къ коммунистическому обществу, онъ пріобрътаеть активную силу лишь при раствореніи въ родовомъ бытіи. Коммунизмъ утверждаетъ активность лишь родового человъческаго бытія. Это заложено у Фейербаха, это восходить къ Гегелю, къ гегелевскому міровому духу.

Марксизмъ можетъ быть истолкованъ гуманистически, въ немъ можно видъть борьбу противъ отчужденія отъ человъка его человъческой природы, за возвращенія ему тоталитарнаго существованія. Марксизмъ можно истолковать и въ сторону индетерминизма, увидъть въ немъ провозглашение освобожденія человька отъ власти экономики, отъ господства рока надъ человъческой жизнью. Марксизмъ экзальтируетъ человъческую волю, онъ хочетъ создать новаго человъка. Но въ немъ есть и фаталистическая сторона, глубоко принижающая человъка. Марксистская доктрина о человъкъ находится въ полной зависимости отъ капиталистической индустріи, отъ фабрики. Новый коммунистическій человъкъ изготовляется на фабрикъ, онъ есть фабричное производство. Душевная структура новаго человъка зависить отъ условій жизни на фабрикъ, отъ крупной индустріи. Съ этимъ связана діалектика марксизма. Добро рождается отъ зла, которое все болье усиливается, свъть загорается отъ тьмы, которая все болъе сгущается. Условія жизни капиталистической индустріи озлобляють пролетарія, обезчелов в чивають его, отчуждають отъ него его человъческую природу, дълають его сушествомъ захваченнымъ ressentiment, злобой, ненавистью, местью. Пролетаризація есть дегуманизація, ограбленіе чело-

въческой природы. Менъе всего въ этомъ виноваты пролетаріи. Но какъ ждать отъ этой прогрессирующей дегуманизаціи, отъ этого ограбленія человъческой природы, отъ этого страшсуженія сознанія появленія новаго типа человька? Марксизмъ ждетъ чудеснаго діалектическаго перехода того. что онъ считаетъ зломъ, въ добро, въ лучшую жизнь. Но все таки надъ пролетаріатомъ тяготьеть фатумъ, фатумъ капиталистической индустріи, эксплоатирующей, угнетающей, отчуждающей оть рабочаго всю его человъческую природу. Высшій типъ человька будеть результатомъ полнаго отчужденія всей человъческой природы, совершеннаго обезчеловъченія Такого рода концепція совершенно антиперсоналистична, она не признаетъ самоцънности человъческой личности. глубины ея бытія. Человъкъ для такого рода концепціи есть функція мірового соціальнаго процесса, функція «общаго»; способъ, которымъ фабрикуется новый человъкъ, есть «хитрость разума» (Гегель). Количество зла переходить въ качество добра. Актичность личности, ея сознаніе, ея совъсть, ея творчество тутъ не при чемъ. Все дълаетъ хитрый разумъ, который есть «общее». Лукачъ сознаетъ принижающее вліяніе капитализма на классовое сознаніе рабочихъ и предостерегаеть отъ этого, предлагаетъ бороться противъ этого (\*). Все это говорить лишь о сложномъ и противоръчивомъ составъ марксизма. Марксизмъ выражалъ не только борьбу противъ угнетенія человъка человъкомъ, противъ несправедливости и рабства, но также отражалъ подавленность матеріалистическимъ духомъ капиталистическихъ буржуазныхъ обществъ, духовный упадокъ этихъ обществъ.

#### III.

Вотъ чего не замѣчаетъ ни марксизмъ классическій, ни русскій коммунизмъ, не замѣчалъ и Фейербахъ. Съ этимъ связана критика марксистскаго гуманизма. Происходитъ отчужденіе человѣческой природы. По Фейербаху и Марксу вѣра въ Бога и въ духовный міръ есть ничто иное, какъ отчужденіе высшей природы человѣка, перенесеніе ея въ трансцендентную сферу. Человѣческая природа въ ея тоталитарности должна быть возвращена человѣку. Но происходитъ ли это возвращеніе человѣку полноты его природы? Въ матеріалистическомъ марксизмѣ этого возвращенія не происходитъ. Духовная природа не возвращается человѣку, она погибаетъ вмѣстѣ съ гибелью трансцендентной сферы. Человѣкъ остается ограб-

<sup>\*)</sup> См. его цитированную книгу: «Geschichte und Klassen — Bewusstsein».

леннымъ, остается матеріальнымъ существомъ, кускомъ матеріи. Но кусокъ матеріи не можетъ имъть человъческаго достоинства. Въ матеріальномъ существъ не можетъ быть реализована тоталитарность жизни. Коммунизмъ хочетъ вернуть пролетаріату отчужденныя оть него орудія производства, но совсьмъ не хочеть вернуть ему отчужденный отъ него духовный элементь человъческой природы, духовную жизнь. Поэтому о достижении тоталитарности жизни не можетъ быть ръчи, какъ не можетъ быть ръчи о подлинномъ достоинствъ человъка. Достоинство человъка связано съ тъмъ, что онъ есть духовное существо, образь и подобіе божественнаго бытія, что въ немъ есть элементь независимый оть внъшняго міра, отъ общества. Достоинство человька и полнота его жизни связаны съ тъмъ, что человъкъ принадлежитъ не только царству Кесаря, но и царству Божьему. Это значить, что человъкъ имъетъ высшее достоинство и тоталитарность, цъльность жизни, если онъ личность. Идеи личности въ марксизмь ньть, какь ея ньть въ коммунизмь, поэтому они не могуть защитить человъка. Коммунизмъ въ лучшемъ случав утверждаетъ индивидума, соціализированнаго индивидума, и требуеть для него тоталитарности жизни, но отрицаеть личность. Индивидумъ есть лишь существо, формированное обществомъ путемъ муштровки. Ленинъ говорилъ, что послъ періода диктатуры, въ которомъ никакой свободы не будетъ, люди привыкнуть къ новымъ условіямъ общественной жизни и почувствують себя свободными въ коммунистическомъ обществъ (\*). Воть это приготовление людей путемъ муштровки и привычки противоположно принципу личности, всегда предполагающему автономію. Марксъ началъ съ борьбы противъ дегуманизаціи въ капиталистическомъ обществъ. Этой дегуманизаціи нужно было противопоставить гуманизацію. Но въ дъйствительности произошелъ сложный діалектическій процессъ, въ которомъ гуманизмъ перещелъ въ антигуманизмъ. Марксизмъ есть одинъ изъ кризисовъ гуманизма, одинъ изъ выходовъ изъ серединнаго гуманистическаго царства, которое пыталось утвердить человъка на немъ самомъ, т. е. признало его существомъ самодостаточнымъ, довольнымъ собой. Въ матеріалистическомъ коммунизмъ продолжается процессъ дегуманизаціи, который Марксъ обличалъ въ капиталистиче-скомъ обществъ. Коммунистическій индустріализмъ также можеть дегуманизировать человъка, какъ и капиталистическій

<sup>\*)</sup> См. В. Ленинъ . «Государство и Революція». Ленинъ въ своей книгъ «Матеріализмъ и эмпиріокритизмъ» защищалъ довольно вульгарный матеріализмъ и натурализмъ. Его философія гораздо ниже философія А. Богданова и даже не можетъ быть названа соціалистической, какъ философія послъдняго.

индустріализмъ, можетъ превратить его въ техническую функцію. Человъкъ разсматривается не какъ свободный духъ, т. е. не какъ личность, а какъ функція общественнаго процесса, какъ матеріальное существо, занятое исключительно экономикой и техникой и въ часы досуга развлекающееся искусствомъ, призваннымъ украшать индустріализированную жизнь. Антиперсонализмъ коммунизма связанъ не съ его экономической системой, а съ его духомъ, с его отрицаніемъ духа. Это нужно все время имъть въ виду. Персонализмъ какъ разъ требуетъ соціализаціи хозяйства, но не допускаетъ соціализаціи духовной жизни, которая означаетъ отчужденіе отъ человъка духовной жизни, т. е. умершвленіе духа.

Антиперсонализмъ марксизма связанъ еще съ ложнымъ отношеніемъ къ времени. Марксизмъ и особенно его практическое примънение въ коммунизмъ смотрятъ на отнощение между настоящимъ и будущимъ, какъ на отношение средства и цъли. Настоящее есть средство, въ немъ не осуществляется непосредственно цъль. И допускаются средства не имъющія никакого сходства съ цълью — насиліе и тиранія для осуществленія свободы, ненависть и раздоръ для осуществленія братства и т. п. Тоталитарность человъческой жизни осуществима лишь въ будущемъ, можеть быть отдаленномъ будущемъ. Въ настоящемъ человъкъ остается ограбленнымъ, отъ него все отчуждено, онъ самъ отчужденъ отъ себя. Поэтому марксистскій коммунизмъ утверждаетъ человька и притомъ тоталитарнаго человъка въ будущемъ, въ настоящемъ же человъка отрицаетъ. Человъкъ настоящаго есть лишь средство для человъка будущаго, поколъніе настоящаго лишь средство для покольній будущаго. Такое отношеніе ко времени несовмъстимо съ принципомъ личности, съ признаніемъ самоцънности всякой человъческой личности и ея права на реализацію полноты своей жизни, съ ея самосознаніемъ, какъ цълаго, а не какъ части, какъ цъли, а не какъ средства. Ни съ какимъ человъкомъ, къ какому бы классу онъ ни принадлежалъ, нельзя обращаться какъ съ простымъ средствомъ, или разсматривать его исключительно какъ препятствіе. Это есть проблема антропологіи, а не соціологіи, въ марксизмъ же нъть настоящей антропологіи.

Есть двѣ проблемы — проблема человѣка и проблема общества и приматъ, конечно, долженъ принадлежать проблемѣ человѣка. Но марксизмъ утверждаетъ приматъ проблемы общества надъ проблемой человѣка. Марксъ былъ замѣчательный соціологъ и сдѣлалъ въ этой области большія открытія. Но онъ совсѣмъ не былъ антропологомъ, его антропологія докрайности упрощенная и устарѣвшая, она связана съ раціо-

наличтическимъ матеріализмомъ и натуралистическимъ эволюціонизмомъ. Человъкъ есть прродукть природы и общества, болъе конкретно — онъ продуктъ соціальнаго класса, въ человъкъ нътъ никакого независимаго внутренняго ядра. Антропологія цъликомъ подчинена соціологіи, есть лишь часть соціологіи. Человъкъ разсматривается какъ образъ и подобіе общества. Общество и есть то высшее бытіе, которое онъ отображаетъ. Этому противоположна антропологія, основанная не на соціологіи, а на теологіи (употребляю это слово не въ школьномъ смыслъ). Человъкъ есть не образъ и подобіе общества, а образъ и подобіе Божіе. Поэтому въ человъкъ есть независимое отъ общества духовное начало, поэтому только и возможно утверждать достоинство человъка, какъ свободнаго духа, активнаго и творческаго. Философская антропологія прежде всего учитъ о человъкъ, какъ личности, она персоналистична. Личности нътъ безъ духовнаго начала, которое дълаетъ человъка независимымъ отъ детерминизма внъшней среды, природной и соціальной. Духовное начало совсьмъ не противоположно человъческому тълу, физическому, матеріальному составу человъка, связывающему его съ жизнью всего природнаго міра. Отвлеченный спиритуализмъ безсиленъ построить ученіе о цълостномъ человъкъ. Духовное начало объемлетъ и человъческое тъло, и «матеріальное» въ человъкъ, означаетъ овладъніе и «душой» и «тъломъ» человъка и достиженіе цълостности образа личности, высшей качественности, вхождение всего человъка въ иной порядокъ бытія. «Тъло» также принадлежить человъческой личности и отъ него не можетъ быть отвлечено «духовное» въ человъкъ. «Тъло» есть уже форма, означающая побъду духа надъ безформенной матеріей. Старый картезіанскій дуализмъ «души» и «тѣла», «духа» «матеріи» есть совершенно ложная философія, которую можно считать преодоленной. Настоящій дуализмъ есть дуализмъ «духа» и «природы» «свободы» и «необходимости», «личности» и «вещи», что имъетъ совсъмъ другой смыслъ. «Тъло» человъка и даже «тъло» міра могуть выйти изъ царства «природы», «необходимости», «вещи» и перейти въ царство «духа», «свободы», «личности». Этотъ смыслъ имъетъ христіанское ученіе о воскрешеніи мертвыхъ, воскрешенія во плотя. Воскресшая плоть не есть природная магерія, подчиненная детерминаціи, не есть вешь, это духовная плоть, новая плоть, но не безплотность, не отвлеченный духъ Ученіе о воскресеніи тъмъ и отличается отъ ученія с безсмертіи души, что оно требуєть въчной жизни для всего цълостнаго человъка, а не для его отвлеченной части, не для души только. Поэтому это есть ученіе персоналистическое. Независимость духовнаго начала въ человъкъ отъ власти общества не означаетъ также противоположеніе «духовнаго» «соціальному», т. е. отвлеченіе «духовнаго» отъ «соціальнаго», но означаєть, что человькъ долженъ опредълять общество и быть его господиномъ, реализовать полноту своей жизни и въ обществъ, а не наоборотъ, не опредъляться обществомъ и не быть его рабомъ, его функціей. «Ду ховное» овладъваетъ и «соціальнымъ», соціальнымъ составомъ человъка и это означаетъ достиженіе человъческой цълостности, интегральности, тоталитарности. Общество не есть цъль, цъль есть самъ человъкъ, полнота и совершенство жизни. самая совершенная организація общества есть лишь средство. Марксизмъ антиперсоналистиченъ въ мъру того, что онъ полагаетъ цъль не въ человъкъ, призванномъ къ въчной жизни, а въ обществъ.

Основная ошибка основаннаго на марксизмъ коммунизма съ томъ, что онъ въритъ въ возможность принудительнаго осушествленія не только справедливости, но и братства людей, въ возможность принудительной организаціи не только общества, но и общенія, коммуніона людей. Соціализмъ происходить отъ слова общество, коммунизмъ же происходить отъ слова коммуніонъ, взаимная пріобщенность людей другъ къ другу. Соціализмъ отличаєтся отъ коммунизма совсъмъ не въ плань соціально-экономической организаціи общества, въ этомъ они могуть совпадать. Но соціализмь можно понять исключительно какъ соціально-экономическую организацію общества и этимъ ограничить его задачу, коммунизмъ же неизбъжно тоталитаренъ, онъ предполагаетъ цълостное міросозерцаніе, онъ хочетъ создать новаго человъка, новое братство людей, свое отношение ко всей полноть жизни. Коммунизмъ не согласенъ на то, чтобы его частично признавали, онъ требуетъ всецълаго призначнія, обращенія въ коммунизмъ, какъ въ религіозную въру. Частичное, распространенное лишь на соціально-экономическую область признание правды коммунизма, соепиненное съ инымъ міросозерцаніемъ, и есть соціализмъ. Соціализмомъ нужно назвать созданіе новаго безклассоваго общества, въ которомъ будетъ осуществлена большая соціальная справедливость и не будеть допущена эксплоатація человъка человъкомъ. Созданіе же новаго человъка и братства люпей есть задача духовная, религіозная, она предполагаеть внутреннее перерождение людей. Этого не хочеть допустить коммунизмъ, который самь есть религія. Поэтому христіанинъ можетъ быть соціалистомъ и даже, по моєму убъжденію. полженъ быть соціалистомъ. Но ему трудно быть коммунистомъ. ибо онъ не можеть согласиться на принятіе тоталитарнаго міросозерцанія коммунизма, въ который входять матеріализмъ и атеизмъ. Хриттіанскій персонализмъ не только не долженъ противиться созданію безклассоваго общества, но долженъ способствовать его созданію. Классовое общество, которое разсматриваетъ какъ средство огромное количество человъческихъ личностей и допускаетъ эксплоатацію человъческой личности и отрицание человъческого достоинства рабочихъ, противоположно принципу персонализма. Персонализмъ долженъ желать соціализаціи хозяйства, которая должна обезпечить каждой человъческой личности право на трудъ и на достойное человъческое существование, должна каждому предоставить возможность реализовать полноту жизни. Но соціализація хозяйства не можеть сама по себь создать новаго человька и братскаго общенія людей, она упорядочиваеть сообщеніе, коммуникацію между людьми на почвъ справедливости, но не создаеть общенія, коммуніона между людьми, братства людей. Общеніе людей носить персоналистическій характерь, есть всегда общение личностей, я и ты, соединение я и ты въ мы. Это недостижимо внъшней организаціей общества, которая захватываеть лишь частичный составь человьческой личности и не достигаетъ глубины ея. Никакая организація общества не можеть создать тоталитарной жизни. Иллюзія этой тоталитарности покупается страшнымъ суженіемъ жизни личности, объдненіемъ ея сознанія, подавленіемъ въ ней духовной стороны жизни. Этой иллюзіей поддерживается коммунистическое сознаніе. Марксизмъ создаеть эту иллюзію невърнымъ ученіемъ о личности, о цълостномъ человъкъ. Движеніе, направленное къ созданію новаго безклассоваго общества, безспорно болье справедливаго, можеть сопровождаться пониженіемъ духовности, сжиманіемъ духовной природы человъка. Но возможно, что создание безклассоваго общества, которое сопровождается матеріалистическими иллюзіями сознанія, приведеть къ духовному возрожденію, которое сейчась затруднено классовой борьбой, ея злобой дня. Когда безклассовое общество будеть создано, тогда увидять, что матеріализмъ и атеизмъ, духоборчество коммунизма принадлежитъ прошлому, эпохъ борьбы классовъ, и новый безклассовый человъкъ будеть поставлень передъ послъдней тайной бытія, передъ конечными проблемами духа. Тогда и обнаружится въ чистомъ видь трагизмъ человъческой жизни и человъкъ затоскуетъ по въчности. Тогда только и будетъ достигнута тоталитарность существованія личности и перестануть принимать частичное за эту тоталитарность. Въ періодъ обострившейся соціальной борьбы, соціальная система наиболье соотвътствующая христіанскому персонализму, есть система персоналистическаго соціализма.

Николай Бердяезъ.

## кирхегардтъ и достоевскій \*)

(Голоса вопіющихъ въ пустынъ)

Вы, конечно, не ждете отъ меня, чтобы въ течение одного часа, который предоставлень въ мое распоряжение, я сколько-нибудь исчерпалъ сложную и трудную тему о творчествъ Кирхегардта и Достоевскаго. Я потому ограничу свою задачу: буду говорить лишь о томъ, какъ понимали Достоевскій и Кирхегардтъ первородный гръхъ или — ибо это одно и то же — объ умозрительной и откровенной истинъ. Но нужно впередъ сказать, что за такое короткое время врядъ-ли удастся выяснить съ желательной полнотой даже то, что они думали и разсказали намъ о паденіи человъка. Въ лучшемъ случаъ удастся намътить — и то схематически — почему первородный гръхъ приковалъ къ себъ вниманіе этихъ двухъ замъчательнъйшихъ мыслителей XIX стольтія. Къ слову сказать, и у Нитше, который, по обычнымъ представленіямъ быль такъ далекъ отъ библейскихъ темъ, проблема гръхопаденія является осью или стержнемъ всей его философской проблематики. Его главная, основная тема — Сократь, въ которомъ онъ видить декадента, т.-е. падшаго человъка по преимуществу. При чемъ паденіе Сократа онъ усматриваетъ въ томъ, въ чемъ исторія — и въ особенности исторія философіи — находили всегда и насъ поучали находить его величайшую заслугу: въ его безпредъльномъ довъріи къ разуму и добываемому разумомъ знанію. Когда читаешь размышленія Нитше о Сократь, все время невольно вспоминаещь библейское сказаніе и запретномъ деревъ и соблазнительныя слова искусителя: будете знающими. Еще больше, чъмъ Нитше и еще настойчивъе говоритъ намъ о Сократъ Кирхегардтъ. И это тъмъ болъе поражаетъ, что для Кирхегардта Сократь самое замъчательное явленіе въ исторіи человъчества до появленія на горизонть Европы

<sup>\*)</sup> Докладъ, прочитанный въ религіозно-философской Академіи въ Парижъ 5-го Мая 1935 г.

той таинственной книги, которая такъ и называется книгой т. е. Библіи.

Гръхопаденіе тревожило человъческую мысль съ самыхъ отдаленныхъ временъ. Всъ люди чувствовали, что въ міръ не все благополучно и даже очень неблагополучно: «нечисто что-то въ датскомъ королевствъ», говоря словами Шекспира и дълали огромныя и напряженнъйшія усилія, чтобы выяснить, откуда пришло это неблагополучіе. И нужно сейчасьже сказать, что греческая философія, равно какъ и философія другихъ народовъ, не исключая народовъ дальняго востока, на поставленный такъ вопросъ давала отвътъ прямо противоположный тому, который мы находимъ въ повъствованіи книги Бытія. Одинъ изъ первыхъ великихъ греческихъ философовъ, Анаксимандръ, въ сохранившемся послъ него отрывкъ говоритъ: «откуда пришло отдъльнымъ существамъ ихъ рожденіе, оттуда, по необходимости, приходить къ нимъ и гибель. Въ установленное время они несуть наказание и получають возмездіе одно оть другого за свое нечестіе». Эта мысль Анаксимадра проходить черезъ всю древнюю философію: появленіе единичныхъ вещей, главнымъ образомъ, конечно, живыхъ существъ и по преимуществу людей, разсматривается, какъ нечестивое дерзновеніе, справедливымъ возмездіемъ за которое является смерть и уничтожение ихъ. Идея о убисотс в и вбора (рожденіе и уничтеженіе) есть исходный пунктъ античной философіи (она же, повторю, неотвязно стояла предъ основателями религій и философій дальняго востока). Естественная мысль человъка, во всъ времена и у всъхъ народовъ, безвольно, точно заколдованная останавливалась предъ роковой необходимостью, занесшей въміръ страшный законъ о смерти, неразрывно связанной съ рожденіемъ человъка и объ уничтоженіи, ждущемъ все, что появилось и появляется. Въ самомъ бытіи человъка мысль открывала что-то недолжное, порокъ, бользнь, гръхъ и, соотвътственно этому, мудрость требовала преодольнія въ корнь того грьха, т. е. отреченія отъ бытія, которое, какъ имъющее начало, осуждено на неизбъжный конецъ. Греческій катарзисъ, очищеніе имъетъ своимъ источникомъ убъжденіе, что непосредственныя данныя сознанія, свидътельствующія о неизбъжной гибели всего рождающаго, открывають намъ премірную, въчную, неизмѣнную и навсегда непреодолимую истину. Дъйствительное, настоящее бытіе (ὂνιως ὂν) нужно искать не у насъ и не для нась, а тамъ, гдъ власть закона о рожденіи и уничтоженіи кончается, т. е. тамъ, гдъ нътъ и не бываетъ рожденія, а потому нътъ и не бываеть уничтоженія. Отсюда и пошла умозрительная философія. Открывшійся умному зрѣнію законъ о неизбѣжной гибели всего возникающаго и сотвореннаго представляется намъ

навъки присущимъ самому бытію: греческая философія въ этомъ такъ-же непоколебимо убъждена, какъ и мудрость ин дусовъ, а мы, которыхъ отдъляютъ отъ грековъ и индусовъ тысячелътія, такъ же неспособны вырваться изъ власти этой самоочевиднъйшей истины, какъ и тъ, которыя впервые ее обнаружили и показали намъ.

Только книга книгъ въ этомъ отношеніи оставляетъ загадочное исключеніе.

Въ ней разсказывается прямо противоположное тому, что люди усмотръли своимъ умнымъ зръніємъ. Все было создано, читаемъ мы въ самомъ началъ книги Бытія, Творцомъ, все имъло начало, но это не только не разсматривается, какъ условіе ущербности, недостаточности, порочности и гръховности бытія, но, наобороть, въ этомъ залогь всего, что можеть быть хорошаго въ мірозданіи; иначе говоря, творческій актъ Бога есть источникъ и при томъ единственный всего хорошаго. Вечеромъ каждаго дня творенія, Господь, оглядываясь на сотворенное говорилъ: «добро зъло», а въ послъдній день, осмотръвъ все, Имъ созданное, увидълъ Богъ, что все добро зъло. И міръ и люди (которыхъ Богъ благословилъ), созданные Творцомъ и потому именно, что они были Имъ созданы, были совершенными и не имъли никакихъ недостатковъ: зла въ сотворенномъ Богомъ міръ не было, не было и гръха, отъ котораго зло началось. Зло и гръхъ пришли послъ. Откуда? И на этотъ вопросъ Писаніе даетъ опредъленный отвътъ. Богъ насадилъ въ эдемскомъ саду, среди прочихъ деревьевъ, дерево жизни и дерево познанія добра и зла. И сказаль первому человьку: плоды отъ всъхъ деревьевъ можете ъсть, но плодовъ отъ дерева познанія не касайтесь, ибо въ тоть день, когда коснетесь ихъ, смертью умрете. Но искуситель — въ Библіи онъ названъ змъемъ, который былъ хитръе всъхъ, созданныхъ Богомъ звърей, — сказалъ: «нътъ, не умрете, но откроются глаза ваши и вы будете, какъ Боги, знающими». Человъкъ поддался искушенію, вкусиль оть запретныхь плодовь, глаза его открылись и онъ сталъ знающимъ. Что ему открылось? Что онъ узналъ? Открылось ему то, что открылось греческимъ философамъ и индусскимъ мудрецамъ: божественное «добро зъло» не оправдало себя — въ сотворенномъ міръ не все добро, въ сотворенномъ міръ — и именно потому, что онъ сотворенъ, — не можеть не быть зла, при томъ много зла и зла нестерпимаго. Объ этомъ свидътельствуетъ съ непререкаемой очевидностью все, что насъ окружаетъ — непосредственныя данныя сознанія; и тотъ, кто глядитъ на міръ съ «открытыми глазами», тотъ, кто «знаетъ», иначе объ этомъ судить не можетъ. Съ того момента, когда человъкъ сталъ «знающимъ», иначе говоря, вмъстъ со «знаніемъ», вошелъ въ міръ гръхъ, а за гръхомъ и зло. Такъ по Библіи.

Предъ нами, людьми 20-го стольтія, вопросъ стоить такъже, какъ онъ стоялъ предъ древними: откуда гръхъ, откуда связанные съ гръхомъ ужасы жизни? Есть-ли порокъ въ самомъ бытіи, которое, какъ сотворенное, хотя и Богомъ, какъ имъющее начало, неизбъжно, въ силу предвъчнаго, никому и ничему не подвластнаго закона, должно быть обременено несовершенствами, впередъ обрекающими его на гибель, или гръхъ и эло въ «знаніи», въ «въ открытыхъ глазахъ», въ «умномъ эрѣніи» т. е. оть плодовъ съ запретнаго дерева. Одинъ изъ замъчательнъйшихъ философовъ прошлаго стольтія, впитавшій въ себя (и въ томъ его смыслъ и значение) всю европейскую мысль за 25 въковъ ея существованія, Гегель, безъ всякаго колебанія утверждаеть: змъй не обманулъ человъка, плоды съ дерева познанія стали источникомъ философіи для всьхъ будущихъ временъ. И нужно сейчасъ же сказать: исторически Гегель правъ. Плоды съ дерева познанія дъйствительно стали источникомъ философіи, источникомъ мышленія для всъхъ будущихъ временъ. Философы, -- при чемъ не только языческіе, чуждые св. Писанію, но и философы еврейскіе и христіанскіе, признававшіе Писаніе боговдохновенной книгой. — всь хотъли быть знающими и не соглашались отречься отъ плодовъ съ запретнаго дерева. Для Климента Александрійскаго (начало III въка) греческая философія есть Второй Ветхій Завъть. Онъ же утверждалъ, что, если бы можно было гнозисъ (т. е. знаніе) отдълить отъ въчнаго спасенія и, если бы ему быль предоставленъ выборъ, онъ выбралъ бы не въчное спасеніе, а гнозисъ. Вся среднев вковая философія шла въ томъ же направленіи. Даже мистики въ этомъ отношеніи не представляли исключенія. Неизвъстный авторъ прославленной Theologia deutsch утверждалъ, что Адамъ могъ бы хоть двадцать яблокъ съесть, никакой беды бы не было. Грехъ пришелъ не отъ плодовъ съ дерева познанія: отъ познанія не можеть придти ничего дурнаго. Откуда у автора theologia deutsch эта увъренность, что отъ знанія не могло придти зло? Онъ не ставить этого вопроса: ему, очевидно, и на умъ не приходитъ, что истину можно искать и найти въ Писаніи. Истину нужно искать только въ собственномъ разумъ и только то, что разумъ признаетъ истиной — есть истина. Змъй не обманулъ человъка.

Кирхегардтъ, какъ и Достоевскій, оба родившіеся въ первой четверти XIX стольтія (только Кирхегардтъ, умершій на 44 году и бывшій старше Достоевскаго на десять льтъ уже закончилъ свою литературную дъятельность, когда Достоевскій только начиналъ писать) и жившіе въ ту эпоху, когда Гегель былъ властителемъ думъ въ Европъ, не могли, конечно,

не чувствовать себя всецъло во власти гегелевской философіи. Правда, Достоевскій, надо думать, никогда не читаль ни одной строчки Гегеля — въ противоположность Кирхегардту, который Гегеля зналъ превосходно — но Достоевскій еще въ ту пору, когда онъ принадлежалъ къ кружку Бълинскаго усвоиль себь въ достаточной мьрь основныя положенія гегелевской философіи. Достоевскій обладаль необычайнымь чутьемъ къ философскимъ идеямъ и ему достаточно было того, что привозили изъ Германіи друзья Бълинскаго, чтобы дать себъ ясный отчетъ въ поставленныхъ и разръшенныхъ гегелевской философіей проблемахъ. Но даже и не только Достоевскій, но и самъ Бълинскій, «недоучившійся студентъ» и, конечно, въ смыслъ философской прозорливости стоявшій далеко позади Достоевскаго, върно почувствовалъ и не только почувство валъ, но и нашелъ нужныя слова чтобъ выразить все то, что было для него непріємлемымъ въ ученіи Гегеля и что потомъ оказалось равно непріемлемымъ и для Достоевскаго. Напомню вамъ отрывокъ изъ знаменитаго письма Бълинскаго: «если бы мнъ и удалось взлъзть на верхнюю ступень лъстницы развитія — я и тамъ бы попросиль вась отдать мнъ отчеть во всъхъ жертвахъ условій жизни и исторіи, во всъхъ жертвахъ случайностей, суевърія, инквизиціи Филиппа ІІ-го и пр. и пр.: иначе я съ верхней ступени бросаюсь внизъ головой. Я не хочу счастья и даромъ, если не буду спокоенъ на счетъ каждаго изъ моихъ братьевъ по крови»... Нечего и говорить, что, если бы Гегелю довелось прочесть эти строки Бълинскаго, онъ бы только презрительно пожалъ плечами и назваль бы Бълинскаго варваромъ, дикаремъ, невъждой: явно, что не вкусилъ отъ плодовъ дерева познанія и потому даже не подозръваетъ, что существуетъ непреложный законъ, въ силу котораго все, имъющее начало, т. е. именно люди, за которыхъ онъ такъ страстно вступается, должно имъть конецъ и, стало быть, вовсе не къ кому и незачъмъ обращаться съ требованіями объ отчеть о существахъ, которыя, какъ конечныя, никакой охрань и защить не подлежать. Не только первыя попавшіяся жертвы случайностей не подлежать охранъ и защитъ: даже такіе, какъ Сократъ, Джіордано Бруно и многіе другіе, великіе, величайшіе люди, мудрецы-праведники — всъхъ колесо историческаго процесса безпощадно размалываеть и такъ же мало это замъчаеть, какъ если бы они были неодущевленными предметами. Философія духа именно потому и есть философія духа, что она умъетъ возвыситься надъ всъмъ конечнымъ и преходящимъ. И, наоборотъ, все конечное и преходящее только тогда пріобщится философіи духа, когда оно перестанеть печься о своихъ ничтожныхъ, и потому не заслуживающихъ никакихъ заботъ интересахъ.

Такъ бы сказалъ Гегель — и сослался бы при томъ на ту главу своей «исторіи философіи», въ которой объясняется, что Сократу такъ и полагалось быть отравленнымъ и что въ этомъ никакой бъды не было: умеръ старый грекъ — стоить ли изъ такого пустяка шумъ поднимать? Все дъйствительное разум но, т. е. оно не можетъ и не должно быть другимъ, чъмъ оно есть. Кто этого не постигаеть, тоть не философъ, тому не дано умнымъ зръніемъ проникнуть въ сущность вещей. Мало того: кому это не открылось, тоть не въ правъ себя считать все по Гегелю — религіознымъ человъкомъ. Ибо религія, всякая, а въ особенности религія абсолютная — такъ Гегель называетъ христіанство — открываетъ людямъ въ образахъ, т. е. менъе совершенно то-же, что мыслящій духъ самъ усматриваетъ въ сущности бытія. «Истинное содержаніе христіанской въры поэтому оправдывается философіей, а не исторіей (т. е. тъмъ, что разсказано въ Св. Писаніи), говорить онъ въ своей «философіи религіи». Это значить, что Писаніе пріемлемо лишь настолько, насколько мыслящій духъ признаетъ его соотвътствующимъ тъмъ истинамъ, которыя онъ самъ добываеть или, какъ выражается Гегель, самъ черпаеть изъ самого себя. Все же остальное должно быть отвергнуто. Мы уже знаемъ, что мыслящій духъ Гегеля вычерпалъ изъ себя, что, вопреки Писаьію, зміт не обмануль человітка и что плоды съ запретнаго дерева принесли намъ самое лучшее что можеть быть въ жизни — знаніе. Такъ же точно мыслящій духъ отвергаетъ — какъ невозможное и чудеса, о которыхъ въ Писаніи пов'єствуєтся. Какъ глубоко презиралъ Гегель Писаніе можно видьть изъ слъдующихъ словъ его: «досталось ли гостямъ на свальбъ въ Каннъ Галилейской больше или меньше вина, это совершенно безразлично, и такъ-же чистая случайность, что у кого то оказалась исцъленной парализованная рука: милліоны людей ходять съ парализованными руками и съ искалъченными другими членами, и никто ихъ не исцъляеть. А въ ветхомъ Завътъ передается, что при выходъ изъ Египта на дверяхъ еврейскихъ домовъ были сдъланы красные значки, чтобы ангелъ Госполній могъ опознать ихъ. Такая въра для духа не имъетъ никакого значенія. Самыя ядовитыя насмъшки Вольтера направлены противъ такой въры. Онъ говорить, что лучше бы Богь научиль евреевь безсмертію души, вмісто того, чтобъ учить, какъ отправлять естественныя потребности (aller à la selle). Отхожія мъста, такимъ образомъ становятся содержаніемъ въры». Гегелевская «философія духа» съ насмін кой и презрініємь относится къ Писанію и пріемлеть только то изъ Библіи, что можеть «оправдаться» предъ разумнымъ сознаніемъ. Въ «откровенной» истинъ Гегель не нуждается, точнъе онъ ея не пріемлеть или, если угод-

но, онъ откровенной истиной считаетъ то, что ему открываетъ его собственный духъ. Нъкоторые протестантские богословы и безъ Гегеля объ этомъ догадались: чтобы не смущать себя и другихъ таинственной загадочностью библейскаго откровенія, они объявили всь истины откровенными. По гречески истина —  $\alpha\lambda\gamma\delta$ ега; производя это слово отъ глагола —  $\alpha$ -  $\gamma\alpha\nu\delta\alpha\nu\omega$ (прі-открывать) богословы освобождались отъ просвъщеннаго человъка обязанности признавать привиллегированное положение истинъ Писания: всякая истина, именно потому, что она истина, открываеть что-то, бывшее прежде прикрытымъ. Библейская истина, въ этомъ смыслъ не представляетъ исключенія и не имъетъ никакихъ преимуществъ предъ другими истинами. Она только тогда и настолько можеть быть намъ пріемлема, посколько она можеть оправдаться предъ нашимъ разумомъ, быть усмотрѣна нашими «открытыми глазами». Нечего и говорить, что при такомъ условіи придется отречься отъ трехъ четвертей того, что разсказано въ Писаніи, а что останется такъ истолковать, чтобъ все тотъ-же разумъ не нашелъ въ этомъ ничего для себя оскорбительнаго-Для Гегеля (какъ и для средневъковыхъ философовъ) вели. чайшимъ авторитетомъ является Аристотель. Его «Энциклопедія философскихъ наукъ» заканчивается длинной выпиской (въ оригиналъ, по-гречески) изъ аристотелевской метафи-ЗИКИ На ТЕМУ «ἡ θεωρία τὸ ἄριστον καὶ το ἤδιστον», ЧТО ЗНАЧИТЪ: «созерцание есть самое лучшее и самое блаженное», и въ этой же энциклопедіи, въ началь третьей части, въ параграфахъ, возглавляющихъ «философію духа» онъ пишеть: «книги Аристотеля о душъ являются и сейчасъ лучшимъ и единственнымъ произведениемъ умозрительнаго характера на эту тему. Существенная цъль философіи духа можеть быть лишь въ томъ, чтобъ ввести въ познаніе духа идею понятія и такимъ образомъ открыть доступъ къ аристотелевскимъ книгамъ». Не даромъ Данте назвалъ Аристотеля il maestro di coloro, chi sanno (учителемъ тъхъ, кто знаетъ). Кто хочетъ «знать», тотъ долженъ идти за Аристотелемъ. И видъть въ его сочиненіяхъ — и «о душѣ», и въ «метафизикѣ», и въ «этикѣ» не только второй ветхій, какъ говорилъ Климентъ Александрійскій, но и второй новый Завътъ: видъть въ немъ Библію. Онъ единственный учитель тъхъ, кто хочетъ знать, кто знаетъ. Вдохновляемый все тымь же Аристотелемь, Гегель, въ своей «философіи религін» торжественно возвъщаеть: «основная идея (христіанства) есть единство божественной и человъческой природы: Богъ сталъ человъкомъ». Или, въ другомъ мъстъ въ главъ о «царствъ духа»: «индивидуумъ долженъ проникнуться истиной о первичномъ единствъ божественной и человъческой природы и эту истину постигаеть онь въ въръ во Христа. Богь уже не

является для него потусторонностью». Это все, что принесла Гегелю «абсолютная религія». Онъ радостно приводить сломейстера Эккегарда (изъ его проповъдей) и такія же слова Ангелуса Силезіуса: «если бы не было Бога, не было бы меня, если бы не было меня не было бы Бога». Такимъ образомъ содержание абсолютной религии истолковывается и возвышается до того уровня, на который поднялась мысль Аристотеля, или библейскаго эмъя, объщавшаго нашему праотцу, что «знаніе» уравнить его съ Богомъ. И ни на минуту ему не приходить въ голову мысль, что въ этомъ таится стращное, роковое паленіе, что «знаніе» не равняеть человька съ Богомъ, а отрываеть его отв Бога, отдавая его въ распоряжение мертвой и мертвящей «истины». «Чудеса» Писанія, т. е. всемогущество Божіе, мы помнимъ, были имъ съ презрѣніемъ отвергнуты, ибо, какъ онъ поясняетъ въ другомъ мъсть: «нельзя требовать отъ людей, чтобъ они върили въ вещи, въ которыя на извъстной ступени образованія они върить не могуть: такая въра есть въра въ содержаніе, которое является конечнымъ и случайнымъ т. е. не есть истинное: ибо истинная въра не имъетъ случайнаго содержанія». Соотвътственно этому «чудо есть насиліе надъ естественной связью явленій и потому есть насиліе надъ духомъ».

#### II.

Мнъ пришлось нъсколько задержаться на умозрительной философіи Гегеля въ виду того, что и Достоевскій и Кирхегарять, первый, не давая себь въ томъ отчета, второй совершенно сознательно, видъли свою жизненную задачу въ борьбъ и преодолъніи того строя идей, который гегелевская философія, какъ итогъ развитія европейской мысли, воплотила въ себъ. Для Гегеля разрывъ естественной связи явленій, знаменующей собой власть Творца надъ міромъ и его всемогущество — невыносимая и самая страшная мысль: это есть для него «насиліе надъ духомъ». Онъ высмъиваетъ библейскія повъствованія — всь они принадлежать къ «исторіи», говорять только о «конечномъ», которое человъкъ желающій жить въ духъ и истинъ, долженъ стряхнуть съ себя. Это онъ называетъ «примиреніемъ» религіи и разума, такимъ образомъ религія получаетъ свое оправдание черезъ философію, которая усматриваетъ въ многообразіи религіозныхъ построеній «необходимую истину» и въ ней, въ этой необходимой истинъ, открываеть «въчную идею». Несомнънно, что разумъ получаетъ такимъ образомъ полное удовлетворение. Но, что осталось отъ религіи, оправдавшейся такимъ образомъ передъ разумомъ? Несомнънно тоже, что сведя содержание «абсолютной религи»

къ единству божественной и человъческой природы, Гегель, и всякій, кто за нимъ шелъ, становился «знающимъ», какъ объщалъ Адаму искуситель, соблазнявшій его плодами съ запретнаго дерева - т. е . обнаружилъ въ Творцъ ту же природу, которая ему открыта въ его собственномъ существъ. Но, затъмъ ли мы идемъ къ религіи, чтобы пріобръсти знаніе? Бълинскій добивался «отчета» по поводу всъхъ жертвъ случайности, инквизицій и т. д. Но развъ знаніе озабочено такимъ отчетомъ? Развъ знаніе можетъ дать такой отчетъ? Наоборотъ знающему и въ особенности знающему истину о единствъ природы Бога и человъка, доподлинно извъстно. что Бълинскій требуетъ невозможнаго; требовать же невозможнаго значить обнаруживать слабоуміе, какъ говориль Аристотель: тамъ, гдъ начинается область невозможнаго. человъческія домогательства должны прекратиться, тамъ, выражаясь языкомъ Гегеля, кончаются всъ интересы духа.

И вотъ Кирхегардтъ, который воспитался на Гегелъ. который самъ въ молодости благоговълъ предъ нимъ, столкнувшись съ той дъйствительностью, которую Гегель во имя интересовъ духа, призывалъ людей стряхнуть съ себя, и вдругъ почувствовалъ, что въ философіи великаго учителя кроется предательская, роковая ложь и страшный соблазнъ. Онъ узналь въ ней «eritis scientes» библейскаго эмья: призывъ промънять ничего не стращащуюся въру въ свободнаго, живого Творца на покорность безраздъльно надъ всъмъ царящимъ, неизмъннымъ, но ко всему безразличнымъ истинамъ. Отъ всьми прославляемаго, знаменитаго мыслителя, отъ великаго ученаго онъ пошелъ, и не пошелъ, а бросился, какъ къ своему единственному спасителю къ «частному мыслителю», къ библейскому Іову. А отъ Іова — онъ пошелъ къ Аврааму, не къ Аристотелю, учителю тъхъ, кто знаетъ, а къ тому, кто въ Писаніи называется отцомъ въры. Ради Авраама онъ покидаеть даже самого Сократа. Сократь тоже быль знающимь: языческій богь черезь улові осанто (познай самого себя) открыль ему истину о единствъ человъческой и божественной природы за пять въковъ до того, какъ Библія дошла до Европы. Сократъ зналъ, что для Бога, как ъ и для человъка не все возможно, что возможное и невозможное опредъляется не Богомъ, а въчными законами, которымъ Богъ такъ же подчиненъ, какъ и человъкъ. Оттого надъ исторіей т. е. надъ дъйствительностью Богъ не властенъ. «Сдълать однажды бывшее небывшимъ въ области чувственнаго міра нельзя, это можно только духовно, внутреннимъ образомъ сдълать» такъ говоритъ Гегель и эта истина открылась єму, конечно, тоже не въ Писаніи, гдь столько разъ и такъ настойчиво повторяется, что для Бога нътъ ничего невозможнаго и гдъ даже человъку обътова-

на власть надъ всъмъ, что есть въ мірь — «если у васъ будеть въра съ горчичное зерно, для васъ не будетъ ничего невозможнаго». Но философія духа этихъ словъ не слышить, не хочеть слышать. Они ее возмущають: чудо, помнимъ мы, есть насиліе надъ духомъ. Но, въдь, источникъ всего «чудеснаго» — есть въра, при томъ такая въра, которая дерзаетъ не искать оправданія у разума, которая нигдь оправданія не ишеть, которая зоветь все, что есть въ міръ, на свой судъ. Въра — надъ знаніемъ, по ту сторону знанія. Когда Авраамъ шелъ въ обътованную землю, объясняеть апостоль, онь шель, самь не зная, куда идетъ. Ему не нужно было знаніе, онъ жилъ обътованіемъ: куда онъ придетъ — и оттого, что онъ пришелъ — тамъ будеть обътованная земля. Для философіи духа — такая въра не существуетъ. Для философіи духа въра есть только несовершенное знаніе, есть знаніе въ кредить, которое только тогда окажется истиннымъ, если оно добьется признанія разума. Съ разумомъ же и съ разумными истинами никто не въ правъ спорить и не въ силахъ бороться. Разумныя истины — есть въчныя истины: ихъ нужно безотговорочно принять и усвоить. Гегелевское «все дъйствительное — разумно» есть, такимъ образомъ, вольный переводъ спинозовскаго — non ridere, non lugere, neque detestari, sed intelligere (не смъяться, не плакать, не проклинать, а понимать). Предъ въчными истинами равно склоняются и тварь и Творецъ. Этого положенія умозрительная философія ни за что не отдасть и отстаиваеть его всъми силами. Гнозисъ — знаніе, пониманіе для нея дороже въчнаго спасенія, больше того — въ гнозись она находитъ въчное спасеніе. Оттого-то Спиноза съ такой непреклонностью возвъстиль: не плакать, не проклинать, а понимать И тутъ, какъ и въ человъческой «разумной дъйствительности» Кирхегардть прощупаль, туть ему открылся смысль той таинственной, столь недоступной для насъ связи между знаніемъ и паденіемъ, которая устанавливается въ повъствованіи книги Бытія. Св. Писаніе, въдь, знанія въ собственномъ смыслъ этого слова не отвергало и не возбраняло. Наоборотъ, въ Писаніи сказано, что человъкъ былъ призванъ давать названіе всьмъ вещамъ. Но именно этого человъкъ не захотълъ, не захотълъ довольствоваться тъмъ, чтобъ давать имена вещамъ, созданнымъ Творцомъ. Это превосходно выразилъ Кантъ въ первомъ изданіи «критики чистаго разума». «Опытъ, говорить онъ, показываеть намъ, что существуеть, но онъ намъ не говоритъ, что существующее необходимо должно существовать такъ (какъ оно существуетъ, а не иначе). Поэтому опытъ не даеть намъ истинной всеобщности и разумъ, жадно стремящійся къ этого рода знанію, скорьй раздражается, чымь удовлетворяется опытомъ». Разумъ жадно стремится отдать человъка во власть необходимости и свободный актъ творенія, о которомъ разсказано въ Писаніи, не только не удовлетворяєть его, но раздражаєть, тревожить и пугаєть. Онъ предпочитаєть отдать себя во власть необходимости, съ ея въчными, всеобщими и неизмънными принципами, чъмъ ввъриться своему Творцу. Такъ было съ нашимъ праотцемъ, соблазнившимся или завороженнымъ словами искусителя, такъ продолжаєть быть и съ нами, съ величайшими представителями человъческой мысли. Аристотель двадцать въковъ тому назадъ, Спиноза, Кантъ и Гегель въ новое время безудержно стремятся отдать себя и человъчество во власть необходимости. И даже не подозръваютъ, что въ этомъ величайшее паденіе: въ гнозисъ они видятъ не гибель, а спасеніе души.

Кирхегардтъ тоже учился у древнихъ и въ молодости быль страстнымь поклонникомь Гегейя. И лишь тогда, когда, по воль судьбы, онъ почувствоваль себя цыликомъ во власти той необходимости, къ которой такъ жадно стремился его разумъ — къ сожалънію у меня нътъ достаточно времени, чтобъ съ надлежащей обстоятельностью, какъ того требуетъ серіозность и значительность темы, остановиться на твореніяхъ Кирхегардта, — онъ понялъ глубину и потрясающій смыслъ библейскаго повъствованія о паденіи человъка. Въру, опредълявшую собой отношение твари къ Творцу и знаменовавшую собой ничъмъ не ограниченную свободу и безпредъльныя возможности мы промъняли на знаніе, на рабскую зависимость отъ мертвыхъ и мертвящихъ въчныхъ принциповъ. Можно ли придумать болье страшное и болье роковое паденіе? И тогда Кирхегардть почувствоваль, что начало философін — не удивленіе, какъ учили греки, а отчаяніе: de profundis ad te, Domine, clamavi. И что у «частнаго мыслителя» Іова можно найти такое, что не приходило на умъ прославленному философу и знаменитому профессору. Въ противоположность Спинозь и тъмъ, кто до и послъ Спинозы искалъ въ философіи «пониманія» (intelligere) и возводиль человъческій разумь въ судьи надъ самимъ Творцомъ, Іовъ своимъ примъромъ учить насъ, что, чтобъ постичь истину нужно не гнать отъ себя и не возбранять себъ «lugere et detestari», а изъ нихъ искодить. Знаніе, т. е. готовность принять за истину то, что представляется самоочевиднымъ, т. е. то, что усматривается «открывшимися» у насъ послъ паденія глазами (Спиноза называеть это oculi mentis, у Гегеля — «духовное» эръніе), неизбъжно ведеть человька къ гибели. «Праведникъ живъ будеть върой» говорить пророкъ, и апостолъ повторяетъ за нимъ эти слова. «Все, что не отъ въры есть гръхъ» — только этими словами мы можемъ защищаться отъ искущенія «будете знающими», которымъ прельстился первый человъкъ и во власти котораго

находимся мы всь. Отвергнутымъ умозрительной философіей «lugere et detestari», плачу и взыванію Іовъ возвращаеть ихъ исконныя права: права выступать судьями, когда начинаются раскаянія о томъ, гдъ истина и гдъ ложь. «Человъческая трусость не можеть вынести того, что намъ разсказывають безуміе и смерть» и люди отворачиваются отъ ужасовъ жизни и довольствуются «утьшеніями», заготовленными философіей духа. «Но Іовъ, продолжаетъ Кирхегардтъ, доказалъ ширину своего міровоззрѣнія той непоколебимостью, которую онъ противопоставилъ ухищреніямъ и коварнымъ нападкамъ этики» (т. е. философіи духа: друзья Іова говорили єму тоже, что впоследствіи возв'єстиль Гегель въ своей «философіи духа»). И еще: «величіе Іова въ томъ, что паеосъ его нельзя разрядить и удущить лживыми посулами и объщаніями» (все той же философіей духа). И наконецъ послъднее: «Іовъ благословенъ. Ему вернули все,что у него было. И это называется повтореніемъ. Когда наступаетъ повтореніе? На человъческомъ языкъ этого не скажешь: когда всяческая мыслимая для человтька несомнтынность и втроятность говорить о невозможномъ». А въ дневникъ своемъ онъ записываетъ: «только дошедшій до отчаянія ужась развиваеть въ человькь его высшія силы». Для Кирхегардта и для его философіи, которую онъ, въ противоположность философіи умозрительной или спекулятивной, называеть философіей экзистенціальной, т. е. филосософіей, несущей человъку не «пониманіе», а жизнь («праведный живъ будетъ върой») вопли Іова не являются только воплями, т.е. безсмысленными, ни для чего ненужными, всъмъ докучными криками — для него въ этихъ крикахъ открывается новое измърение истины, онъ чуетъ въ нихъ дъйственную силу, отъ которой, какъ отъ трубъ јерихонскихъ, должны повалиться кръпостныя стъны. Это — основной мотивъ экзистенціальной философіи. Кирхегардть не хуже другихъ знаеть, что для умозрительной философіи философія экзистенціальная есть величайшая нельпость. Но это его не останавливаеть, наобороть — вдохновляеть его. Въ «объективности» умозрительной философіи онъ видить ея основной порокъ. «Люди стали, пишеть онъ, слишкомъ объективными, чтобъ обръсти въчное блаженство: въчное блаженство состоитъ въ страстной, безконечной заинтересованности». И такая безконечная заинтересованность есть начало въры. «Если я отъ всего отрекаюсь (какъ того требуеть умозрительная философія, которая черезь діалектику конечнаго «освобождаеть» человъческій духъ) — это еще не въра, пишетъ Кирхегардтъ по поводу жертвы Авраама, это только покорность. Это движение я дълаю собственными силами. И, если я его не дълаю, то лишь изъ трусости и слабости. Но, въруя, я ни отъ чего не отрекаюсь.

Наоборотъ, черезъ въру я все пріобрътаю: если у кого есть въра съ горчичное зерно, тотъ можетъ сдвигать горы. Нужно чисто человъческое мужество, чтобъ отречься отъ конечнаго ради въчнаго. Но нужно парадоксальное и смиренное мужество, чтобы въ силу Абсурда владъть всъмъ конечнымъ. Это и есть мужество въры. Въра не отняла у Авраама его Исаака. Черезъ въру онъ его получилъ». Можно было бы привести еще сколько угодно цитать изъ Кирхегардта, въ который выражается та же мысль. «Рыцарь въры, заявляеть онъ, есть настоящій счастливець, владьющій всьмъ конечнымь». Кирхегардть превосходно видить, что такого рода утвержденія являются вызовомъ всему тому, что намъ подсказываетъ естественное человъческое мышленіе. Оттого онъ ищеть покровительства не у разума съ его всеобщими и необходимыми сужденіями, къ которымъ такъ жадно стремился Кантъ, а у Абсурда т. е. у въры, которую разумъ квалифицируетъ, какъ Абсурдъ. Онъ знаетъ по своему собственному опыту, что «върить противъ разума есть мученичество». Но только такая въра, въра которая не ищетъ и не можетъ найти оправданія у разума, есть, по Кирхегардту, въра св. Писанія. Она одна лишь даеть надежду человьку преодольть ту необходимость, которая, черезъ разумъ вошла въ міръ и стала въ немъ господствовать. Когда Гегель превращаеть истину Писанія, истину откровенную, въ истину метафизическую, когда, вмъсто того, чтобы сказать — Богъ принялъ образъ человъка, или, что человъкъ былъ созданъ по образу и подобію Божію, онъ возвъщаетъ, что «основная идея абсолютной религіи единство божественной и человъческой природы», онъ убиваетъ въру. Смыслъ гегелевскихъ словъ тотъ-же, что и смыслъ словъ Спинозы: Deus cu soci suae naturae legibus et nemine coactus agit — Богъ дъйствуетъ только по законамъ своей природы и никъмъ не принуждается. И содержание абсолютной религии сводится опять же къ положенію Спинозы: res nullo alio modo vel ordine a Deo produci portuerunt quam productae sunt вещи не могли никакимъ инымъ способомъ и ни въ какомъ иномъ порядкъ быть созданы Богомъ, чъмъ онъ были созданы. Спекулятивная философія не можеть существовать безь идеи Необходимости: она ей нужна, какъ воздухъ человъку, какъ рыбъ — вода. Оттого истины опыта такъ раздражаютъ разумъ. Онъ твердятъ о божественномъ fiat и не даютъ настоящаго — т. е. принуждающаго, нудящаго знанія. Но для Кирхегардта принуждающее знаніе есть мерзость запустьнія, есть источникъ первороднаго гръха, черезъ eritis scientes искуситель привелъ къ паденію перваго человъка. Соотвътственно этому для Кирхегардта «понятіе противоположное гръху есть не добродътель, а свобода» и тоже «противопо-

ложное понятіе гръху есть въра». Въра, только въра освобождаеть отъ гръха человъка; въра, только въра можеть вырвать человъка изъ власти необходимыхъ истинъ, которыя овладьли его сознаніемъ посль того, какъ онъ отвыдаль плодовъ съ запретнаго дерева. И только въра даетъ человъку мужество и силы, чтобы глядъть въ глаза смерти и безумію и не склоняться безвольно предъ ними. «Представьте себъ, пишеть Кирхегардть, человъка, который со всъмъ напряженіемъ испуганной фантазіи вообразилъ себъ нъчто неслыханно ужасное, такое ужасное, что вынести его совершенно невозможно. И вдругъ это ужасное встрътилось на его пути, стало его дъйствительностью. По человъческому разумънію — гибель его неизбъжна... Но для Бога — все возможно. Въ этомъ и состоитъ борьба втъры: безумная борьба о возможности. Ибо только возможность открываеть путь къ спасенію... Въ послъднемъ счеть остается одно: для Бога все возможено. И тогда только открывается дорога въръ. Върять только тогда, когда человъкъ не можетъ уже открыть никакой возможности. Богъ значитъ, что все возможно и, что все возможно — значить Богь. И только тоть чье существо такъ потрясено, что онъ становится духомъ и постигаетъ, что все возможно, только тоть подошель къ Богу». Такъ пишеть Кирхегардть въ своихъ книгахъ, то же непрерывно повторяетъ онъ и въ своемъ дневникъ.

#### III

И туть онъ до такой степени приближается къ Достоевскому, что можно, не боясь упрека въ преувеличении, назвать Достоевскаго двойникомъ Кирхегардта. Не только идеи, но и методъ разысканія истины у нихъ совершенно одинаковы и въ равной мъръ не похожи на то, что составляетъ содержаніе умозрительной философіи. Отъ Гегеля Кирхегардтъ ушелъ къ частному мыслителю - Іову. То-же спълалъ и Достоевскій. Всь эпизодическія вставки въ его большихъ романахъ — «Исповедь Ипполита» въ «Идіоте», размышленія Ивана и Мити въ «Братьяхъ Карамазовыхъ», Кириллова — въ «Бъсахъ», его «записки изъ подполья» и его небольшіе разсказы, опубликованные имъ въ послъдніе годы жизни въ «Дневникъ писателя» («Сонъ смъшного челвовъка», «Кроткая») — всъ они какъ у Кирхегардта, являются варіаціями на темы «книги Іова». «Зачъмъ мрачная косность разбила то, что всего дороже? пишеть онь въ «Кроткой». Я отдъляюсь. Косность! О природа! Люди на земль одни — вотъ бъда». Достоевскій, какъ и Кирхегардть, «выпаль изъ общаго» или, какъ онъ самъ выражается, изъ «всъмства». И вдругь почувствоваль, что къ всъм. ству нельзя и не нужно возвращаться, что всъмство - т. ето, что всь, всегда и вездъ считають за истину, есть обмань, есть страшное наваждение, что отъ всъмства, къ которому насъ призываетъ нашъ разумъ, пришли на землю всъ ужасы бытія. Въ «Снъ смъщного человъка» онъ, съ нестерпимой для нашихъ глазъ отчетливостью, открываетъ смыслъ того «будете знающими», которымъ библейскій змъй соблазнилъ нашего праотца и продолжаетъ всъхъ насъ соблазнять и донынь. Разумъ нашъ, какъ говоритъ Кантъ, жадно стремится ко всеобщности и необходимости, — Достоевскій, вдохновляемый Писаніемъ, напрягаетъ всъ свои силы, чтобы вырваться изъ власти знанія. Какъ и Кирхегардть онъ отчаянно борется съ умозрительной истиной и съ человъческой діалектикой, сводяшей «откровеніе» къ познанію. Когда Гегель говорить о «любви» — а Гегель не меньше говорить о любви, чъмъ о единствъ божественной и человъческой природы — Достоевскій видить въ этомъ предательство: предается божественное слово. «Я утверждаю, — пишетъ онъ въ «Дневникъ писателя» т. е. уже въ послъдніе годы своей жизни. - что сознаніе своего совершеннаго безсилія помочь или принести коть какую нибудь пользу страждущему человъчеству, въ то-же время при полномъ убъжденіи нашемъ въ этомъ страданіи человъчества, можетъ даже обратить въ сердцъ вашемъ любовь къ человъчеству въ ненависть къ нему». Это тоже, что и у Бълинскаго: требуется отчетъ о каждой жертвъ случайности и исторіи — т. е. о томъ, что, въ принципъ, для умозрительной философіи не заслуживаетъ, какъ сотворенное и конечное, никакого вниманія и чему никто въ міръ, какъ это твердо знаетъ умозрительная философія, помочь не можетъ. Еще съ большей страстностью, безудержемъ и съ единственной въ своемъ родь смълостью мысль о тщеть умозрительной философіи выражена Достоевскимъ въ слъдующемъ отрывкъ его «Записокъ изъ подполья». Люди, пишетъ онъ, «предъ невозможностью тотчасъ же смиряются. Невозможность значитъ каменная стъна. Какая каменная стъна? Ну, разумъется, законы природы, выводы естественныхъ наукъ, математика. Ужъ какъ докажутъ тебъ, что отъ ты обезьяны произошелъ, такъ ужъ нечего морщиться, принимай, какъ есть, потому что это - математика. Попробуйте возражать! Помилуйте, скажутъ вамъ, возражать нельзя: это — дважды два четыре. Природа васъ не спрашиваетъ: ей нътъ дъла до вашихъ желаній и до того, нравятся ли вамъ ея законы или не нравятся. Вы обязаны принимать ее такъ, какъ она есть, а, стало быть, и ея результаты. Стъна, значитъ, и есть стъна и т. д. и т. д.». Вы видите, что Достоевскій — не хуже, чьмъ Кантъ и Гегель

— сознаетъ смыслъ и значение тъхъ всеобщихъ и необходимыхъ сужденій, той принудительной, принуждающей истины, къ которой зоветъ человъка его разумъ. Но, въ противоположность Канту и Гегелю, онъ не только не успокаивается на этихъ «дважды два четыре» и «каменныхъ стънахъ», но наоборотъ открываемыя разумомъ самоочевидности будять въ немъ, какъ и въ Кирхегардтъ, величайшую тревогу. Что отдало человъка во власть Необходимости? Какъ случилось, что судьба живыхъ людей оказалась въ зависимости отъ каменныхъ стънъ и дважды два четыре, которымъ до людей нътъ никакого дъла, которымъ вообще ни до кого и ни до чего никакого дъ ла нътъ? Критика чистаго разума такого вопроса не ставитъ. критика чистаго разума такого вопроса и не услышала бы - если бы съ нимъ къ ней обратились. Достоевскій-же, непосредственно за приведеннымъ выше словами, пишетъ: «Господи. Боже мой, да какое же мнъ дъло до законовъ природы и ариеметики, когда мнъ почему то эти законы не нравятся? Разумъется, я не пробью такой стъны лбомъ, если и въ самомъ дълъ силъ не будетъ пробить, но я не примирюсь съ ней только потому, что это конечная стъна, а у меня силь не хватило. Какъ будто такая стпьна и взаправду есть успокоеніе и вправду заключаеть хоть какое нибудь слово на миръ. О нелъпость нелъпостей» (подчеркнуто мной). Такъ, гдъ умозрительная философія усматриваеть «истину», ту истину, которой такъ жадно добивался нашъ разумъ и которой мы всь покланяемся, тамъ Достоевскій видить «нельпость нельпостей». Онъ отказывается отъ водительства разума и не только не соглащается принять его истины, но со всей энергіей, на которую онъ способенъ, обрушивается на наши истины: откуда онъ пришли, кто далъ имъ такую неограниченную власть надъ человъкомъ? И какъ случилось, что люди приняли ихъ, приняли все, что онъ несли міру, и не только приняли, но обоготворили ихъ? Достаточно поставить этотъ вопросъ — повторяю, критика чистаго разума такого вопроса не ставила, не смъла ставить — чтобы стало ясно, что отвъта на него нътъ и быть не можетъ, върнъе, что отвътъ на него есть лишь одинь: власть каменныхъ стънъ, власть дважды два четыре или, выражаясь философскимъ языкомъ, власть въчныхъ самоочевидныхъ истинъ надъ человъкомъ, хотя она представляется намъ лежащей въ самой основъ бытія и потому непреодолимой, есть все же власть призрачная. И это насъ возвращаетъ къ библейскому сказанію о первородномъ гръхъ и паденіи перваго человька. «Каменныя стыны» и «дважды два четыре» -- есть только конкретное выражение того, что заключалось въ словахъ искусителя: будете знающими. Знаніе не привело челов ка къ свободь, какъ мы привыкли думать

и какъ то провозглашаетъ умозрительная философія, знаніе закръпостило насъ, отдало на «потокъ и разграбленіе» въчнымъ истинамъ. Это постигъ Достоевскій, это же открылось Кирхегардту. «Гръхъ, писалъ Кирхегардтъ, есть обморокъ свободы. Психологически говоря, гръхопадение всегда происходить въ обморокъ». «Въ состояніи невинности, — продолжаетъ онъ. — миръ и спокойствіе, но вмъсть сътьмъесть еще что-то иное. не смятеніе не борьба, бороться въдь не изъ за чего. Но, что же это такое? Ничто. Какое дъйствіе имъетъ Ничто? Оно пробуждаетъ страхъ! И еще: «если мы спросимъ, что является предметомъ страха, то отвътъ будетъ одинъ: Ничто. Ничто и страхъ сопутствуютъ другъ другу, но какъ только обнаруживается дъйствительность свободы духа, страхъ исчезаетъ. Чъмъ, при ближайщемъ разсмотръніи, является Ничто въ стражь язычниковъ? Оно называется рокомъ. Рокъ есть Ничто страха». Ръдко кому изъ писателей удавалось такъ наглядно передать смыслъ библейскаго повъствованія о паденіи человъка. Ничто, показанное искусителемъ нашему праотцу внушило ему страхъ предъ ничъмъ не ограниченной волей Творца и онъ бросился къ знанію, къ въчнымъ, несотвореннымъ истинамъ, чтобы защититься отъ Бога. И такъ продолжается донынь: мы боимся Бога, мы видимъ свое спасеніе въ знаніи, въ гнозисъ. Можетъ ли быть болье глубокое, болье страшное паденіе? Поразительно, до какой степени размышленія Достоевскаго о каменныхъ стънахъ и дважды два четыре напоминають то, что мы сейчась слышали отъ Кирхегардта. Люди пассують предъ въчными истинами и что бы онъ имъ не принесли все принимають. Когда Бълинскій «возопиль», требуя отчета о всъхъ жертвахъ случайностей и исторіи, ему отвътили, что его слова лишены всякаго смысла, что такъ возражать умозрительной философіи и Гегелю — нельзя. Когда Кирхегардть противоставляеть Гегелю Іова, какъ мыслителя, его слова пропускаютъ мимо ушей. И когда Достоевскій написаль о каменной стыны, никто не догадался, что туть заключается настоящая критика чистаго разума: всь взоры были прикованы къ умозрительной философіи. Мы всъ убъждены, что въ самомъ бытіи кроется порокъ, который не дано преодолъть и самому Творцу. «Добро зъло», которымъ заканчивался каждый день творенія, свидътельствуетъ, по нашему разумънію, что и самъ Творецъ не достаточно глубоко проникъ въ сущность бытія. Гегель посовътовалъ бы Ему вкусить отъ плодовъ запретнаго дерева, чтобы вознестись на должную высоту «знанія» и постичь, что его природа такъ-же, какъ и природа человъка ограничена въчными законами и безсильна что либо измънить въ мірозданіи.

И вотъ экзистенціальная философія Кирхегардта, какъ

и философія Достоевскаго ръшается противопоставить истинь умозрительной истину откровенную. Гръхъ не въ бытіи, не въ томъ, что вышло изъ рукъ Творца, гръхъ, порокъ, недостатокъ въ нашемъ «знаніи». Первый человъкъ испугался ничьмъ неограниченной воли Творца, увидълъ въ ней столь страшный для насъ «произволь» и сталъ искать защиты отъ Бога въ познаніи, которое, какъ ему внушилъ искуситель, равняло его съ Богомъ, т.е. ставило его и Бога въ равную зависимость отъ въчныхъ, несотворенныхъ истинъ, раскрывая единство человъческой и божественной природы. И это «знаніе» расплющило, раздавило его сознаніе, вбивъ его въ плоскость ограниченныхъ возможностей, которыми теперь для него опредъляется и его земная, и его въчная судьба. Такъ изображаетъ Писаніе «паденіе» человъка. И только въра, которую, какъ тоже соотвътственно Писанію, Кирхегардть понимаеть, какъ безумную борьбу о возможномъ, т.е. на нашемъ языкъ о невозможномъ, ибо она есть преодольніе самоочевидностей, только въра можетъ свалить съ насъ непомфрную тяжесть первороднаго грфха, дать намъ возможность вновь выпрямиться, «встать». Въра не есть такимъ образомъ довъріе къ тому, что намъ говорили, что мы слышали, чему насъ учили. Въра есть неизвъстное и чуждое умозрительной философіи новое измъреніе мышленія, открывающее путь къ Творцу всего, что есть въ мірь, къ источнику всъхъ возможностей, къ Тому, для кого неть пределовъ между возможнымъ и невозможнымъ. Это трудно, безмърно трудно не только осуществить, но даже и представить себъ. Яковъ Бе-- ме говорилъ, что, когда Богъ отнимаетъ отъ него свою десницу, онъ самъ не понимаетъ того, что онъ написалъ. Думаю, что Достоевскій и Кирхегардть могли бы повторить слова Беме. Не даромъ Кирхегардтъ сказалъ: върить, вопреки разу му, есть мученичество. Не даромъ сочиненія Достоевскаго полны столь сверхчеловъческаго напряженія. Оттого Достоевскаго и Кирхегардта такъ мало слушають и такъ мало слышать. Ихъ голоса были и останутся голосами вопіющихъ въ пустынь.

Л. Шестовъ.

### возрождение чудеснаго

I.

Въ письмъ Китса братьямъ отъ 22 декабря 1817 года есть замъчательныя, много разъ пояснявшіяся и все еще недостаточно оцъненныя слова о томъ, что такъ торжественно, съ большихъ буквъ онъ назвалъ Отрицательной Способностью. Ею, говорить онъ, въ высочайшей степени обладалъ Шекспиръ, но извъстная мъра ея необходима всякому поэту. Тотъ, кто ею надъленъ, «способенъ пребывать въ неопредъленности, тайнъ, сомнъніи безъ того, чтобы нетерпъливо искать фактовъ и разумныхъ основаній». Всякое ея ослабленіе — для поэзіи — ущербъ. «Кольриджъ, напримъръ, нътъ, нътъ, да и упуститъ какой-нибудь прекрасный и правдивый образъ, почерпнутый имъ въ сокровищницъ глубочайщихъ тайнъ, какъ разъ по неспособности своей удовлетвориться полуправдой». Китсъ прибавляеть, что размышленія эти, если ихъ продолжить на цълые тома, привели бы въроятно только къ той истинъ, что «для великаго поэта чувство красоты побъждаетъ всякое другое соображеніе, или, върнъй, отметаетъ всъ соображенія»: но туть онъ уже не правъ: свою мысль онъ оцъниваетъ слишкомъ скромно. Если ее можно было бы свести къ одной лишь этой послъдней формуль, она значила бы не много; на самомъ же цълъ значение ея очень велико — и для понимания поэзи. да и всего искусства вообще, и для уразумънія особаго положенія ихъ во время Китса, въ наше время и въ теченіе всего отдъляющаго его отъ насъ стольтія.

Отрицательная Способность, умѣніе пребывать въ томъ, что здравому смыслу кажется неясностью и что «Просвѣщеніе» объявляетъ темнотой, въ томъ, что представляется безразсуднымъ и противологическимъ съ точки зрѣнія разсудка и логики, но быть можетъ окажется превыше разсудка и по ту сторону логики, съ точки зрѣнія болѣе общей и высокой.

способность эта гораздо болье исконна и насущна для поэта, для художника, чъмъ все то, что можно назвать чувствомъ красоты, чъмъ все, что связано съ Красотой, какъ отвлеченною идеей, неспособной вмъстить своей противоположности. Прежде всякаго вкуса и умънія выбирать, прежде предписаннаго Пушкинымъ «чувства соразмърности и сообразности», художникъ долженъ обладать даромъ созерцать міръ и каждую его часть не въ аналитической ихъ расчлененности и разъятости, но въ первозданной цъльности нетронутаго бытія, гдъ сложность не мъшаетъ простотъ и простота въ себя включаетъ сложность. Даръ этотъ конечно и имъетъ въ виду Китсъ. когда говорить о своей Negative Capability, и отрицателень онъ лишь въ отношеніи отказа отъ той другой, расчленяюціей, научно-технической способности и потребности, отъ того «irritable reaching after fact and reason», что переступая положенный ему предълъ способно лишь умертвить искусство и поэзію. Эту разрушительную силу «трезваго разсудка» Китсъ почувствоваль одинь изъ первыхъ, вмъсть съ нашимъ Боратынскимъ, хотя ее пророчески постулировала уже исторіософія Вико; почувствовалъ, потому что въ его время и вокругъ него проявились наглядно заключенныя въ ней опасности, и по той же причинъ въ отрицаніяхъ пожелалъ опредълить — какъ умъніе отъ чего-то отвернуться, чего-то избъжать, величайшій даръ, безъ котораго нътъ и не можетъ быть поэта.

На самомъ дълъ Отрицательная Способность вполнъ положительна и пользоваться ею отнюдь не значить «удовлетворяться полуправдой»; это значить познавать правду, не познаваемую безъ ея помощи. Нътъ сомнънія, что она вполнъ соемъстима съ весьма высокимъ уровнемъ отвлеченнаго логическаго мышленія. Никто не въ правъ считать Данте или Гете меньшими поэтами, чъмъ Шекспиръ, на томъ основаніи, что они умъютъ ποσείν λογονς, а не только μύθους (Plat. Phaed. 61b, да и въ мышленіи самого Шекспира, разумъется, не отсутствуетъ вполнъ элементъ дискурсивный и логическій, хотя бы потому, что безъ этого элемента вообще не можетъ обойтись никакой человъческій языкъ. Зато, когда Сократъ въ той же главъ «Федона» говоритъ о себъ, что онъ ми $oldsymbol{e}$  еами не мыслить и ми $oldsymbol{e}$  не творить — lpha  $\dot{\imath}$   $\dot{\imath$ онъ тъмъ самымъ, отказываясь отъ конкретнаго міросозерцанія и выражающаго это созерцаніе конкретнаго языка, отказывается и отъ искусства, и потому вполнъ послъдовательно именно къ нему обращена въ другомъ діалогъ простодушная, но все же и глубокая жалоба Гиппія: «Ты и твои друзья, съ которыми ты привыкъ разговаривать, вы вещей въ цъломъ не разсматриваете, но отхватываете и толчете и прекрасное и всъ остальныя вещи, раздробляя ихъ въ ръчахъ.

Оттого-то отъ васъ и ускользають такія прекрасныя и по природь своей цъльныя тъла существъ» (\*). Когда бъднаго Гиппія окончательно побъдить Сократь, человъчество разучится видъть «веши въ цъломъ» и значитъ лишится искусства, да и перестанетъ въ немъ испытывать нужду. Послъ Ницше всъмъ должно быть ясно, что значила даже и частичная побъда Сократа для судьбы греческой трагедіи, греческаго искусства да и античной культуры вообще. Несомнънно, съ другой стороны, что развитіе дискурсивнаго, расчленяющаго мышленія, не только, какъ мы видъли, въ извъстныхъ границахъ съ искусствомъ совмъстимо, но и въ этихъ границахъ ему нужно, что многіе виды художественнаго творчества внъ этого развитія немыслимы. И все-же, если подъ прогрессомъ разумъть медленно подготовляющееся торжество разсудка надъ всыми другими силами человъческаго существа. — а только въ такомъ пониманіи захватанное это понятіе обрътаетъ смыслъ, отвъчаетъ реальности историческаго или даже біологическаго развитія — то нужно признать заранье неизбъжнымъ наступленіе момента, когда прогрессъ, хотять ли этого, сознають ли это его носители или нътъ, станетъ врагомъ искусства, какъ и врагомъ культуры вообще, которую онъ будетъ пытаться замънить научно-технической цивилизаціей. На вопросъ Боратынскаго:

Пусть молвить: пъснопъвца жаръ — Смъшной недугъ иль высшій даръ?

у всякаго послѣдовательнаго и искренняго сторонника прогресса отвѣтъ давно готовъ. И если то, что логически противостоитъ прогрессу называтъ реакціей, то неизбѣжно долженъ наступить моментъ, когда всякій художникъ, несогласный измѣнить своему призванію, самъ себя объявитъ или будетъ объявленъ реакціонеромъ.

Положительно опредълить установленную Китсомъ Способность можно, сказавъ, что она состоитъ въ умъніи видъть міръ чудеснымъ, въ умъніи различать чудесное. Нъкогда умъніе это казалось вполнъ обычнымъ и отчетливо не сознавалось даже тъми, кто былъ имъ всего богаче одаренъ. Между воображеніемъ поэта и простого смертнаго различіе было въ могуществъ, въ остротъ, но не въ самомъ его внутреннемъ составъ. Лишь когда пробилъ неизбъжный часъ, и какъ разъ потому, что онъ пробилъ, Китсъ могъ быть до такой степени

<sup>\*)</sup> Нірр. majot, 301 b. Цитирую по переводу о Павла Флоренскаго «Столь» и утвержденіе Истины» стр. 159 (подъ существами разум'єются зд'єсь и живыя существа и неодушевленные предметы.)

потрясенъ открытіемъ своей особности своего родства съ Шекспиромъ, необщихъ свойствъ присущихъ обоимъ имъ, а также опасностью, какую представляють требованія нетерпъливаго разсудка даже для такого огромнаго дара, какимъ былъ даръ Кольриджа. Чудеснаго, которое онъ видълъ, въ которое върилъ, уже никто не видалъ вокругъ него. Чудесное это нельзя сказать, чтобы непосредственно противополагалось тому, что зовется «законами природы», но оно не могло не идти въ разръзъ съ тъмъ научно-техническимъ познаніемъ, съ тъмъ разсудкомъ и прогрессомъ, которые были направлены къ уловленію этихъ законовъ и практическому ихъ использованію. Чудесное просвъчивало сквозь покровъ научнаго, физикоматематическаго міра, подобно тому какъ еще и сейчасъ солнце восходить и заходить надъ неподвижною землей, вопреки открытію Коперника. Творческое усиліе поэта, художника — это понялъ Китсъ — должно было отнынъ прежде всего быть направленнымъ на то чтобы въ этомъ чудесномъ міръ жить, воздухомъ его дышать: въ воздухъ разсудка и прогресса поэзія могла только задохнуться. Послъ Китса это, если не поняли, то почувствовали всь, — всь, кто не довольствовался здравымъ и полезнымъ, всъ, кому случилось хотя бы тосковать по Отрицательной Способности. Все искусство девятнадцатаго въка проникнуто борьбой за возрождение чудеснаго, за отвоевание его у враждебныхъ силъ и въ конечномъ счетъ за утверждение свободы человъка вопреки наваждению историческаго или біологическаго рока, грозящаго отнять у него самое священное его право: творчество. Развъ не нужно было вернуть Европъ данное ей Хомяковымъ имя «страны святыхъ чудесъ»? Если бы не заблужденія, не слъпота относительно общей цъли, столь повредившія этой борьбь, можно было бы озаглавить исторію ея, какъ современникъ крестовыхъ походовъ озаглавилъ свою льтопись: De Recuperatione Terrae Sanctae.

Заблужденія и слівпота происходили отъ недостаточнаго пониманія того, что міръ, открывающійся искусству, міръ, изъ котораго онъ только и черпаетъ свою жизнь, есть въ то же время міръ религіознаго опыта и религіознаго прозрінія. Что собственно было потеряно, этого не понимали, зато тімъ неизбіжніте казался открытымъ для искусства только одинъ широкій и ясный путь: назадъ. Большинство художниковъ девятнадцатаго віка, изъ тіхъ, что пытались противиться разсудочному разложенію собственнаго творчества, были реакціонерами, не только въ смыслі ясно или неясно выраженнаго отрицанія прогресса, но и въ смыслі простійшаго стремленія вернуться вспять, оказаться на одной изъ боліве отдаленныхъ ступеней пройденнаго уже развитія. Сюда отно-

сятся всъ разнообразные, многочисленные и все умножающіеся за послъднее время примитивизмы — отъ романтическихъ подражаній народной поэзіи до отплытія Гогена на Таити, отъ нъмецкихъ назарейцевъ и англійскихъ прерафаэлитовъ до новъйшихъ поклонниковъ пещерной живописи, негритянской скульптуры и первобытно-атональной музыки. Всь эти явленія, какъ бы пестры они ни были, имьють общую основу и не должны быть смъшиваемы съ простодушными забавами и приправами экзотики, — напримъръ, китайщины XVIII въка. Примитивизмъ отвъчаетъ гораздо болъе глубокой и трагической потребности; онъ знаменуетъ бъгство художника изъ своего времени въ другое, открывающее ему доступъ въ міръ, который иначе былъ бы для него закрыть. Правда, за бъглецомъ гонится по пятамъ отвергнутое имъ время, спасеніе его рано или поздно всегда разоблачалось, какъ иллюзія, но все же прошлый и нашъ собственный въкъ нельзя понять, не учтя глубокаго значенія, какое имъли эти попытки бъгства. Въ послъвоенные годы онъ разрастаются съ особой, судорожной быстротой, захватывають все новыя области художественнаго творчества. И уже не только въ порядкъ обращеннаго филогенезиса совершается искусственный возврать: поворачивають вспять и онтогенезись, пытаются вернуться не только къ первобытному состоянію человъчества, но и къ раннимъ ступенямъ индивидуальнаго человъческаго бытія, какъ объ этомъ свидътельствуетъ интересъ къ искусству дътей и къ чертамъ дътскости въ любомъ искусствъ. Въ основъ это тотъ же старый примитивизмъ, но тутъ проявляются всего чаще наиболье глубокія его стороны. Характерно, что современной литературь (въ этомъ отношеніи она опередила остальныя искусства) ръшительно претятъ все его сколько нибудь экзотическія, прикрашенныя разновидности. Она уже не думаетъ объ освъжении и подновлении: только о возвратъ. Писатель не ищеть, какъ Стивенсонъ, полинезійскихъ вдохновеній, не охотится за чудомъ по горамъ, пустынямъ и морямъ. Онъ знаетъ, что еще многое можно найти въ недалекой деревнь, въ захолустномъ городив родной страны. Онъ знаетъ, что на днъ его собственной души еще дремлетъ потонувшій міръ и его забытая свобода. То чудесное, котораго онъ искалъ въ чужомъ и дальнемъ, онъ его ищетъ въ себъ или вокругъ себя. И онъ ищетъ его не для того, чтобы прибавить нъчто къ тому, что у него есть и такъ, а для того, чтобы вообще прорваться какъ нибудь къ искусству для того, чтобы сохранить въ себъ художника.

Ни о чемъ такъ горько и свътло не вспоминаетъ безвозвратно взрослый человъкъ, какъ о потерянномъ раъ своего дътства. Нътъ памяти болъе живой среди людей, чъмъ та, что питаетъ мечту о золотомъ въкъ, о младенчествъ народовъ, о счастливой колыбели человъчества. Всъ религіи сулять возвращение къ въчному истоку, и началу исторіи уподобляютъ ея конецъ. Но въра колеблется и память непостоянна: есть времена, когда все растворяется въ настоящемъ, и другія, когда настоящее исчезаеть въ неуловимомъ промежуткъ между прошлымъ и будущимъ. Наше собственное время прослыло «переходнымъ», а это и значитъ, что настоящее представляется ему не преходящимъ только, но и призрачнымъ. Мы гадаемъ о завтрашнемъ днъ и, какъ разъ, должно быть, потому съ новой силой помнимъ о вчерашнемъ. Чъмъ отвлеченнъй становится наше знаніе и расчлененнъе наши чувства, тъмъ упорнъе мы тоскуемъ по первозданному единству созерцанія и опыта. Чъмъ разсудочнъй и формально заостреннъй искусство, окружающее насъ, тъмъ сильнъй тяготемъ мы къ простодушной цъльности первобытнаго младенческаго искусства. Чъмъ ръже мы находимъ въ литературъ воображеніе, жизнь и свободу, все то, что называютъ вымысломъ, тъмъ чаще насъ тянетъ назадъ, къ тъмъ книгамъ, какими мы зачитывались въ дътствъ; и не только къ Гулливеру или Донъ-Кихоту, но и къ самымъ скромнымъ изъ ихъ старыхъ сосъдей по полкъ, — въ коленкоровомъ переплетъ съ рванымъ корешкомъ и давно почернъвшимъ золотымъ тисненіемъ.

Чистый вымыселъ — еще не искусство, но въчно-дътское именно въ немъ и въ немъ же въчно необходимое искусству. Его стихія, его искони неизмънное существо быть можетъ никогда не проявлялось съ такой обезоруживающей очевидностью, какъ въ памятныхъ многимъ изъ насъ плоскихъ и чарующихъ вымыслахъ Жюль Верна. Книги его — внъ литературы и не подвластны законамъ мастерства. Если отвлечься отъ небольшого числа постоянно повторяющихся ребячеснихъ пріемовъ, ничего въ этихъ книгахъ не найти, кромъ совершенно свободнаго излученія фантазіи. Вымыслу дана воля; онъ безпрепятственно рисуетъ свой узоръ. Чъмъ онъ пользуется для этого -- не такъ важно. Люди условны: герой, ученый, чудакъ, злодъй; отъ нихъ требуется только. чтобы они казались знакомыми, усваивались легко, дабы ничьмъ не мьшать развитію воображаемаго дьйствія. Дьйствуетъ въ сущности не герой, а подставляемая на его мъсто личность автора, пока онъ пишетъ романъ, личность читателя, когда онъ этотъ романъ читаетъ. Вотъ откуда то поглощающее, безпримъсное удовольствіе, какое доставляло намъ въ дътствъ чтеніе Жюль Верна, удовольствіе углубленное, но и обузданное позже въ воспріятіи художественнаго произведенія. Воображеніе дътей по своей природъ ограничено— скудостью матеріала; но оно не ставитъ себъ никакихъ границъ, не подчиняетъ себя никакому заранъе усмотрънному единству, никакой цъли, никакой осознанной причинности. Точно такъ же устроено и воображеніе Жюль Верна и какъ

разъ потому оно имъло надъ нами такую власть.

Можно возразить, что воображение Жюль Верна, какъ и фабула его книгъ, обусловлено, направлено наукой. На самомъ дълъ, однако, наука у него ничего не предръщаетъ, ничему не навязываетъ своей необходимости (какъ это происходить у Уэльса и отчасти уже у Эдгара По); она лишь новое «правило игры», дълающее игру сложнъе и забавнъй, но такъ же не подчиняющее ее предписаніямъ разсудка, какъ и искусу художественнаго творчества. Дъти умъютъ упорядочивать свои фантазіи и, однажды вообразивъ себя охотникомъ на львовъ, представлять себя въ Африкъ, а не въ Гренлан, дін; но организовать такое представленіе въ замкнутое цълоеживущее въ себъ и для себя, переродить его изъ мечты, освобождающей мечтателя, въ мечту, связывающую его законами ею же воздвигаемаго міра, этого дъти не умъють и этого не умълъ Жюль Вернъ. Книги его — не искусство, но онъ и не поддълываютъ искусства. Щедрость выдумки, свъжесть воображенія, чистота линіи, по которой съ ребяческой неудержимостью оно устремляется впередъ — волщебство ихъ только въ этомъ. Волщебство это обращается къ дътямъ и даетъ пищу самой насущной ихъ потребности, но никакая литература не обойдется безъ него и его то какъ разъ слишкомъ мало и становится въ литературъ современной, такой отяжелъвшей, несвободной, обремененной всяческой достовърностью дословностью. Характерно, что именно здъсь, на задворкахъ ея, только и могъ такимъ страннымъ способомъ, посреди столь чуждаго ему стольтія, воскреснуть неожиданный, глубоко забытый и все же безсмертный мальчуганъ.

Воскресивъ въ себъ воображеніе ребенка, Жюль Вернъсохранилъ его до съдыхъ волосъ. Другіе лишь изръдка обрътали его; въ полуобморокъ или во снъ пріобщились утраченному блаженству. Такъ, въ самой гушъ все того же хлопотливаго и громоздкаго девятнадцатаго въка, родилась «Алиса въ странъ чудесъ», зачатая лътнимъ днемъ, жаднымъ вниманіемъ дътей и сладостнымъ усыпленіемъ разсудка. Математики любятъ писать стихи — вродъ тъхъ, что профессоръ
Коробкинъ сочиняетъ въ романъ Андрея Бълаго; ихъ тъ-

шитъ незатъйливая игра словъ, они придумываютъ каламбуры, прибаутки, слагають полубезсмысленныя рифмованныя присказки. Мысль, утомленная очень точной, очень напряженной работой, стремится къ отдыху и находитъ его не въ полномъ бездъйствіи, — да оно и не возможно, — а въ непроизвольной, или почти непроизвольной, безъ всякаго усилія протекающей игръ, не связанной никакимъ направленіемъ, приданнымъ ей заранъе, никакимъ логическимъ закономъ. Отдыхъ возвращаетъ ученому дътство, отъ котораго въ своихъ вычисленіяхъ онъ былъ такъ безконечно отдаленъ. Оксфордскій математикъ и самъ не зналъ, куда его завлекъ однажды освобожденный вымысель. Его опыть быль глубже и полный, но отрывочнъй опыта Жюль Верна. Отдаваясь вымыслу, онъ дълался поэтомъ, но при первомъ сопротивленіи оказывался снова лишь трезвымъ чудакомъ и Льюсъ Кэрроль превращался въ педантическаго профессора Доджсона, ведшаго счетъ всьмъ своимъ письмамъ и котораго смерть застигла за номеромъ 98.721. Послъдовательнъй и осторожнъе чъмъ онъ, былъ старый сказочникъ Андерсенъ, котораго называютъ поэтомъ дътей, но котораго правильнъе было бы назвать поэтомъ благодаря дътямъ.

Любилъ ли Андерсенъ реальныхъ, живыхъ дътей вопросъ спорный; писалъ ли онъ, думая въ глубинъ души, что пищетъ именно для нихъ, это тоже скоръй сомнительно. Можно утверждать, что не тольку сказку о тыни, ставшей двойникомъ или о Гадкомъ Утенкъ, этомъ символъ поэта, но быть можеть и никакую другую изъ его сказокъ, до конца дъти не поймутъ. Зато несомнънно, что Андерсенъ продолжалъ бы писать такія же посредственныя книги, какія писаль въ молодости, если бы тридцати лътъ отъ роду не понялъ, что ему надо учиться у дътей: учиться ихъ языку, ихъ воспріятію сказки, учиться поэзіи не сознаваемой, но творимой ими, и безпрепятственному преодольнію дыйствительности, вполны доступному только имъ. Онъ учится у нихъ не для того, чтобы приспособить къ ихъ пониманію свою поэзію, свое искусство, а для того, чтобы вырвать у нихъ тайну ихъ собственной поэзіи, единственно требуємой творческимъ его духомъ, но неосуществимой безъ ихъ участія. Онъ вслушивается въ ихъ слова, не черезчуръ подчиненныя разсудочной послъдовательности; онъ старается понять законы, или върнъй беззаконность ихъ воображенія; онъ восхищается столь естественной для нихъ легкостью скачка изъ царства необходимости въ другое, безграничное, беззаботное царство вымысла. Въ прелестной сказкъ «Уличный фонарь», гдъ небесный свътъ, занесенный въ фонарь звъздой, не можетъ проявиться во внъ за отсутствіемъ сальной свъчки, онъ выразилъ муку творческаго человъка,

не находящаго пути къ осуществленію своего творчества. Самъ онъ этотъ путь нашелъ: фонарной свъчкой для него послужили дъти и дътство.

Всю жизнь Андерсенъ промечталъ надъ тъмъ, какъ враждуеть жизнь съ мечтою, какъ дъйствительность и вымысель дълятъ между собою міръ. Ученикъ дътей младенцемъ не сталъ; онъ сталъ поэтомъ. Тонкая трещинка никогда не закрылась для него между безсмертнымъ міромъ поэзіи и человъческимъ міромъ жизней и смертей. Объ этой трещинкъ только и говорять всь самыя глубокія его сказки; все, чему онъ научился, все его искусство — только нъжная и плотная ткань, скрывающая ее отъ собственнаго его зрѣнія. То поэзія, даже искупивъ себя страданіемъ, не можетъ стать жизнью, какъ въ «Русалкъ»; то, какъ въ «Гадкомъ Утенкъ», она сама не знаетъ о себъ; то превращается она въ корыстную выдумку о голомъ королъ или въ свою противоположность, самодовольную ложь двойника, выросшаго изъ тъни. Андерсенъ никогда не идилличенъ и очень ръдко предается безпечной радости повъствованія. Его сказки подернуты едва замѣтной дымкой печали, мудрости, ироніи; во всѣхъ присутствуетъ поэтъ, поэтъ уже познавшій себя, какъ Гадкій Утенокъ въ концъ сказки, по которому тімъ мучительный въ этомъ міръ — какъ его Русалочкъ — каждый шагъ.

Это не младенческое простодушіе Жюль Верна, не полуслучайное наитіе Льюиса Керроля. Если не умомъ, то инстинктомъ Андерсенъ зналъ, чего хотълъ. Соприкосновение съ въчно-дътскимъ было ръшающимъ опытомъ его жизни, но, окунувшись въ эту стихію, онъ въ ней не утонулъ, и какъ разъ потому его примъръ особенно поучителенъ. Путь его быль одинокь въ литературъ минувшаго въка; зато въ нашъ въкъ многіе начинаютъ идти по этому пути. Литература, да и сама жизнь, никогда еще не были такъ далеки отъ всякой непосредственности и природности; но чъмъ старше становится человъкъ, тъмъ чаще вспоминаетъ онъ о своемъ дътствъ и чемь дальше уходить литература оть своихъ истоковъ, тымь больше растеть потребность къ этимъ исгокамъ ее вернуть. Это не значить, что къ ней нужно приставить няньку и что ее хотять запереть въ дътскую, это значить только, что ее склоняють хоть немного подышать тымъ воздухомъ, которымъ она — какъ и мы всъ — дышала въ дътствъ. Вотъ почему все чаще, повсюду въ Европъ, въ литературные герои избираются дъти или, по крайней мъръ — какъ въ романъ Розамонды Леманъ, который потому ей такъ исключительно и удался, потому такъ быстро и прославился, — совсъмъ юныя, несложившіеся, неотвердьвшія существа съ непредрыщенною еще судьбою, способныя выбирать, способныя мьняться, способныя пересоздать самихъ себя. Только съ ними, избъгая житейскаго, можно все таки творить живое, только съ ихъ помощью достижимо то ръдчайшее въ современномъроманъ, что называется всъмъ извъстнымъ, но плохо понимаемымъ словомъ приключеніе.

Приключеніе возможно лишь въ тъхъ же условіяхъ, въ какихъ возможенъ вымыселъ, то есть лишь тамъ, гдъ есть непредвидънность, выборъ и свобода. Детерминизмъ (все рав но психологическій, соціальный или бытовой) давно уже проникнувшій въ самую глубь современной литературы не допускаетъ идеи приключенія. Менъе всего допускаетъ ее такъ называемый «авантюрный» (т. е. чаще всего уголовный) романъ, построенный какъ ребусъ или какъ задача на приведеніе къ логариемическому виду. Но и знаменитое предписаніе Чехова насчеть того, чтобы «всь ружья стрыляли», слишкомъ стъсняетъ свободу замысла и приключеніе грозить войной. У Шекспира и Сервантеса, у Гоголя и Толстого вовсе не всъ ружья стръляють; подлинное приключеніе, гдъ-бы оно ни возникало, во внъшнемъ-ли міръ, или въ душевной глубинь, никакъ не можеть логически вытекать не изъпредшествующихъ событій, ни изъ характера дъйствующаго лица, съ которымъ оно случается. Если оно и вызвано какойто необходимостью, то по крайней мъръ при возникновеніи своємъ оно должно казаться нечаяннымъ и свободнымъ. Въ поискахъ этой свободы и обращаются писатели, все чаще, къ міру дътей, и, значить, къ памяти и опыту собственнаго дътства. Не надо думать, что это приводить ихъ къ банальному умиленію и благонамъренной слащавости. О дътяхъ написалъ свою лучшую, неожиданно глубокую книгу Кокто («Les Enfants terribles»); о дътяхъ почти исключительно пишетъ одинъ изъ одареннъйшихъ англійскихъ писателей младшаго покольнія, Ричардъ Хьюзъ, и «The High Wind of lamaica» — книга полная отравы, книга отнюдь не для дътей, но книга, авторъ которой — поэтъ, именно потому, что умъетъ смотръть на мірь глазами дътства. Въ дътствъ, или лучше сказать въ отрочествъ могутъ быть безуміе и горечь. это очень хорошо видять и Кокто и Хьюзь, но оба какъ бы страшатся за своихъ героевъ предстоящей имъ трезвой и тусклой взрослости. То же самое можно сказать о лучшемъ, что дала литература этого направленія въ новомъ вѣкѣ, о «Le Grand Meaulnes» Алэна Фурнье, книгъ вышедшей незадолго до войны, написанной совсьмъ молодымъ и уже въ 1914 году убитымъ авторомъ, удивительной книгъ, гдъ кажутся плънительными даже недостатки, даже какая-то особая предразсвътная блъдность языка, гдъ два деревенскихъ школьника живуть въ самомъ обыденномъ и все-же волшебномъ міръ, игрой и мечтой опредъляютъ всю свою дальнъйшую жизнь, исполняютъ взрослыми людьми свои ребяческія клятвы и всей судьбой, всей кровью отвъчаютъ за то, чему они повърили дътьми.

Разъ прочитавъ романъ Фурнье, его хранишь въ душъ. какъ память о томъ, чего не было и что все-таки было, о раннемъ утръ, прожитомъ на нашей, все на той-же, и уже не той. земль, не принаряженной для праздника, но преображенной незамътно и вдругъ возставшей передъ нами во всей своей забытой чистоть. Честертонъ сказалъ, что если хочешь вкусить хоть малую радость, надо узнать сперва неувъренность. боязнь, надо испытать «мальчишеское ожиданіе». Отъ этихъ чувствъ современная литература насъ почти что отучила. Большинство тахъ книгъ, что пишутся вокругъ насъ, подмъняють живой опыть лабораторнымь экспериментомь и человъческую свободу механическимъ предвидъніемъ. Ихъ авторы — отличные гармонизаторы и контрапунктисты; они забываютъ одно: никакой математикой не расчленимую мелодію. А между тъмъ, ради нея, ради того, чтобы о ней вспомнить и ее вернуть, и вмъстъ съней неразрывно съ ней связанный утраченный волшебный міръ, можно пожертвовать очень многимъ. Ради нея, ради чуда, осуществляемаго ею, уже вернулся Фурнье и возвращаются многіе вслъдъ за нимъ къ вымыслу, къ свободъ, къ дътству; или, върнъе, черезъ возвращение къ дътству стараются вернуть свободу вымысла. И, слъдуя ихъ примъру, должно быть многіе еще откажутся отъ ненужныхъ преимуществъ и обременительныхъ богатствъ отъ всевозможныхъ умъній и совершенствъ, только бы услышать еще разъ забытый и простой напъвъ, только бы выйтиснова на желанный путь и постучаться въ дверь потерянна. го рая.

3.

Подобно памяти о дътствъ человъка, есть память о дътствъ человъчества. Подобно общенію съ дътьми, возможно общеніе съ людьми, оставшимися върными землъ, не оторвавшимися отъ завъщаннаго въками жизненнаго уклада. Чъмъ дальше уходитъ культура отъ органической совмъстности человъка и природы, отъ конкретной природности самого человъческаго существа, чъмъ скоръй превращается она въ научно-техническую цивилизацію, тъмъ сильнъй становится желаніе вернуться къ раннему возрасту ея, возсоединить разъединенное, вернуть исконную цъльность распавшемуся по частямъ, возстановить растрогнутый союзъ съ небомъ и землею. Чъмъ сознательнъй и цълесообразнъй, а значитъ

внутренно бѣднѣй, становится человѣческое творчество тѣмъ, больше оно тоскуетъ по старому простору, вѣщей дремѣ и жизненной полнотѣ. Передъ угрозой механизаціи, нерѣдко, творческій человѣкъ, если не одичанія хочетъ, то все-же — опрощенія.

Слово это весьма прочно связано для насъ съ народничествомъ конца минувшаго стольтія и особенно съ проповъдью Толстого. Можно, однако, придать ему болье широкій смыслъ. Тягой къ опрощенію можно назвать все то стремленіе изъ города въ деревню, отъ цивилизаціи къ природъ, отъ аналитической сложности современной жизни къ первобытной нерасчлененности и подлинной или мнимой простотъ. которое то громче, то заглушенный проявляется въ европейской культурь отъ Руссо и нъмецкихъ романтиковъ до нашихъ дней и въ обновленной формъ распространилось вновь за послъдніе годы, до конца обнаживъ при этомъ истинный свой смыслъ. Опрощение въ русскомъ понимании его, какъ и все русское народничество, корнями своими уходить въ эту общеевропейскую традицію, да и оставалось съ нею связано до конца въ самыхъ представленіяхъ свойственныхъ єму о народь и о приближеніи къ народу. Оно получило, однако, особую морально-политическую окраску, которая на Западъ во всякое время была слабъе и которой оно вовсе лишено теперь. Характерно, что въ Россіи, странъ крестьянской, помъщичьей, въ очень малой мъръ промышленной и городской, явленіе это носило характеръ нарочито-принципіальный, тогда какъ на Западъ, чъмъ дальше, тъмъ больше, оно получало черты явленія стихійнаго. Въ первомъ случаь, къ тому же, удареніе ставилось на понятіи «простого народа» (въ противоположность образованнымъ и зажиточнымъ сословіямъ), тогда какъ во второмъ оно падало на понятіе народа деревен скаго и вообще деревенской жизни, въ противоположность жизни городской. Правда, у Толстого да и у народниковъ иногда, эти двъ точки зрънія не слишкомъ различались: въ толстовскомъ опрощеніи были явные элементы «бъгства изъ торода», «возвращенія къ земль», менье осознанные, чымь нравоучительная проповъдь лаптей и рубахи, какъ разъ по причинъ не принципіальнаго, а стихійнаго ихъ характера. Но съ настоящей и сознательной силой такого рода противогородскія и землепоклонническія стремленія проявлялись у насъ уже послъ революціи, у Есенина, у Леонова (особенно въ его «Ворь»), пока ихъ не придушила совътская власть при переходъ къ ръшительной индустріализаціи деревни.

Въ современной Европъ (и Америкъ) тяга къ землъ есть прежде всего порождение усталости отъ все менъе отвъчающаго истиннымъ человъческимъ потребностямъ городскаго бы-

та. Тягу эту оправдывають промышленными затрудненіями разныхъ странъ, необходимостью бороться съ безработицей путемъ возвращенія къ сельскому хозяйству и многими другими спеціальными и практическими соображеніями, но сушествуеть она независимо отъ нихъ. Неръдко, исходя изъ ея наличности, пытаются обосновать или укръпить цълую идеологію въ области политической и соціальной, но всегда оказывается существенный, чымь всь эти теоретическія «надстройки», сама волна, вынесшая ихъ на своемъ гребнъ и которую онъ не въ силахъ до конца осознать и выразить въ себъ. Всего ощутимъе она — какъ всякое предвъстіе будущаго въ литературъ и въ искусствъ; да это и неудивительно, такъ какъ условія жизни, созданныя городской цивилизаціей, затруднительны прежде всего для литературнаго и художественнаго творчества, которое первое, поэтому, силится отъ нихъ освободиться. Движеніе, совпадающее съ самыми истоками романтизма и никогда не умиравшее за весь минувшій въкъ, углубляется на нашихъ глазахъ, обнаруживаетъ ранъе затемненную свою сущность. Художникъ ищетъ въ деревнъ не подвига, не исполненія мечты, даже не матеріала для своихъ твореній, но гругого, болье необходимаго еще, чего онъ такъ часто не находитъ въ городъ: онъ ищетъ самого себя.

Въ девятнадцатомъ въкъ деревенскій романъ, деревенская новелла оставались чаще всего созданіями городской литературы, ишущей праздничнаго отдыха и «новыхъ впечатльній», были идипліей, или мелодрамой, или попытками прозаическаго эпоса, пока не сдълались очередной добычей реалистическихъ протоколовъ и инвентарей. Во французской, въ англійской литературь деревня описывалась чаще всего людьми внутренно єй чуждыми, искавшими въ ней привлекательной и отталкивающей экзотики: счастливаго дикаря Руссо или троглодита позднъйшихъ натуралистовъ. Даже Гарди, всю жизнь прожившій въ деревнь, въ извъстномъ смысль не составляеть исключенія: ога для него — опытное поле, гдь болье свободно могуть развиваться страсти его глубоко городскихъ, глубоко искалчъченныхъ городомъ людей. Иначе обстояло дъло въ славянскихъ, въ скандинавскихъ литературахъ, отчасти въ немецкой, но и тутъ или не произошло еще къ тому времени окончательнаго раскола между жизнью деревенской и городской, или все же «крестьянская доля» интересовала литературу съ точки зрвнія описательской, скорве чемъ писательской. Переломъ для всей Европы совпалъ съ ущербомъ натуралистической эстетики, а вызванъ былъ ускореннымъ развитіємъ технической цивилизаціи и послъдствіями єя, особенно ръзко обнаруженными войною. Теперь уже не охота за матеріаломъ влечеть писателя къ деревенской

жизни, а жажда человъческаго содержанія и живого смысла, которыя иначе ускользають отъ него, иначе говоря, сама его творческая потребность которую все меньше удовлетворяеть механизированная городская жизнь. То, что онъ находить въ деревенской или даже просто провинціальной обстанов-къ — цъльность характеровъ и страстей, ощущеніе ирраціональныхъ силъ и связей — онъ пытается противопоставить безконечно развътвленному психологизму современной литературы, той крайней дифференцированности и осознанности душевной жизни, что грозить атомистически распылить всякую форму, въ какой пытаются дать ей выраженіе. Ничего общаго съ «попюлизмомъ» и другими политическаго происхожденія повътріями нельзя найти въ этомъ бъгствъ къ «отсталому», на самомъ же дъль къ забытому и въчному, къ первобытной жизненной стихіи.

Литературное опрощеніе, къ которому все это приводитъ и которое наблюдается повсюду, гдь ему не мышають какіялибо внъшнія препятствія, отнюдь не есть тяга къ элементарному, къ азбучнымъ истинамъ, къ дважды два четыре; это есть возвратъ къ нерасчлененной сложности человъческой души и судьбы, которую писатель хочетъ передать въ ея цъльности, а не разложить на составныя части, полагая, что именно аналитическія дъйствія приводять въ конць концовъ къ простоть отвлеченныхъ единицъ, съ которыми искусству дълать нечего. Точно такъже, лишь на самый поверхностный взглядъ можно тутъ усмотръть поворотъкъстарому режиму или натурализму; всь усилія направлены, наоборотъ, къ возстановленію разорванной связи между поэзіей и правдой, между жизнью, какой она есть и жизнью преображенной искусствомъ, между реальнымъ человъческимъ существомъ и его образомъ въ художественномъ произведеніи. Писатель избираетъ жизнь, не до конца разъятую разсудкомъ, потому что ее онъ еще въ силахъ преобразить, пресуществить; въдь идля церковнаго таинства требуется хлъбъ и вино, а не продукты цивилизаціи; нитроглициринъ или ціанистый калій. Жажда жизни природной, единственно достойной человъка и созерцание ея подавленности въ современномъ міръ, вотъ основной источникъ творчества Кнута Гамсуна. Сходное чувство вдохновило исландскаго замфчательнаго романиста Гун нарсона, а Сигридъ Уидсетъ привело къ могучему возсозданію сурово-патріархальнаго среднев вковаго съвернаго міра. Можно сказать, что и вообще въ скандинавской литературъ мотивы такого рода сейчасъ господствують. Прекрасный финскій писатель Ф.-Э. Силланпэ, самъ крестьянинъ, рисуетъ деревенскую жизнь съ безпощадной трезвостью, но и въ самой темной, самой горькой судьбь, изображенной имъ, всегда мерцаетъ тайный, разсудку непрозрачный смыслъ все чаще забываемый городскими людьми и городской литературой. Не менъе трезвъ, даже нъсколько грубъ и ужъ всякаго полета совершенно чуждъ баварскій, нъсколько напоминающій его, хотя и очень своеобразный романистъ (нынъ эмигрантъ), Оскаръ Марія Графъ, мало извъстный еще за предълами Германіи, но и его люди въ землистой плотности своей вростаютъ въ жизнь и въ смерть совсъмъ не какъ иныя, развоплощенныя, проанализированныя до тла человъческія тъни. И полъ другимъ небоимъ провансальскіе пастухи и винодълы Жіоно древнимъ своимъ бытомъ и языческой душой привязаны къ землъ, живутъ землею, молятся землъ, какъ будто нътъ на свътъ милліонами людей начиненныхъ городовъ, кричащихъ вывъсокъ, грохочущихъ машинъ и рыкающихъ рупоровъ радіотелеграфа.

«Міръ, это земля — льса, поля; надо воздылывать ихъ изъ года въ годъ и этимъ жить. Крестьянинъ первымъ былъ въ міръ и послъднимъ въ немъ останется». Изреченіе это (правду котораго не надо понимать черезчуръ буквально) взято изъ романа «Тяжелая кровь», авторъ котораго Карлъ Генрихъ Ваггерль въ первой своей книгъ «Хлъбъ» сложилъ славословіе крестьянскому труду, какъ самому законному, самому священному дълу человъка. Характерно при этомъ, что Ваггерль, оторванный отъ своей бъдной деревенской семьи сперва службой въ городъ, а потомъ войною, и ставшій писателемъ главнымъ образомъ благодаря чтенію Гамсуна, въ своихъ книгахъ одинаково далекъ отъ сентиментальнаго умиленія и отъ реалистическаго смакованія бытовыхъ деталей. Деровенскую жизнь видить онъ не извив, а изнутри, не въ подробностяхъ, а въ цвломъ; его увлекаютъ не тъ или иныя обнаруженія или условія ея, а довременный смыслъ, сквозящій въ ея отъ въка установленномъ порядкъ, въ чередованіи ея трудовъ и дней. Цълая плеяда современныхъ нъмецкихъ писателей, отъ старшихъ Штера и Гризе до недавно прославившихся Вихерта, и Блунка, объединена этимъ возвращениемъ къ землъ, къ крестьянскому, рыбачьему, охотничьему быту, къ провинціальнымъ еще сохранившимся мірамъ съ ихъ мъстными особенностями, съ ихъ діалектизмами окрашенною ръчью, а вмъстъ съ тъмъ и къ манеръ повъствованія болье ровной и спокойной, слегка приподнятой, почти торжественной иногда, возвращающей романъ къ забытому ритму эпической поэмы. Въ Германіи этому содъйствуетъ, конечно, никогда не умиравшая и болъе могущественная, чъмъ гдъ-либо, традиція, къ которой принадлежали въ минувщемъ въкъ Готфридъ Келлеръ и Теодорь Штормъ, Адальбертъ Штифтеръ и Іеремія Готтгельфъ. Одними лишь мъстными условіями, однако, всей мощи этого

движенія объяснить нельзя. Недаромъ, еще раньше, чѣмъ здѣсь, оно проявилось, какъ мы видѣли, въ скандинавскихъ странахъ, гдѣ та же Уиндсетъ, или еще Олафъ Дуунъ, обнаруживаютъ такое же влеченіе къ эпическому тону и темпу, къ широкому разливу плавнаго повѣствованія. Недаромъ отдѣльныя, независимыя одно отъ другого проявленія его всплываютъ съ пєремѣнною силой по всей Европѣ. И если въ Германіи ему усердно покровительствуетъ нынѣшняя власть, то это приводитъ нерѣдко къ досаднымъ преувеличеніямъ и промахамъ, но не лишаетъ его оправданія и жизненной основы, не мѣняетъ того факта, что первичнымъ остается — здѣсь, какъ и повсюду — именно оно, а не выводы, какія могутъ изъ него извлечь тѣ или иныя соціальныя ученія и политичскія партіи.

Въ полярномъ противоположении, проводимомъ обычно между нъмецкой и французской литературой, доля истины, можеть быть, и есть, но если такъ, то по общности какогонибудь явленія для той и другой можно судить о всеевропейскомъ его характеръ. Въ этомъ смыслъ показательно уже и многольтнее пребывание Жамма въ родномъ Ортезъ, върность своей провинціи такихъ писателей какъ Анри Пурра или Поль Казенъ, вниманіе, удъляемое все чаще Гійомену, Ле Руа, т. е. авторамъ чисто «регіональнымъ». Несравненно показательнъй еще та тяга къ провинціальнымъ людямъ и провинціальному быту, какую проявляють, напримъръ, Жюльенъ и Марсель Жуандо, т. е. какъ разъ романисты, создающіе особые, замкнутые въ себъ міры, населенные такими же упрямо своеобычными людьми, или наконецъ Франсуа Моріакъ. самъ объяснившійся на этотъ счеть въ своей книжкѣ о «Провинціи»: гдъ же имъ иначе искать тъ цъльныя души, глубокія чувства, упрямыя страсти, безъ которыхъ ихъ искусство не можетъ обойтись. Человъка въ нерасщепленномъ еще единствъ его личности они ищуть здъсь, и мірь, еще знающій законы и границы. Лучше сказать нельзя, чемъ недавно сказалъ Клодель: «Въ мірѣ, гдѣ ни у кого нѣтъ ни да, ни нѣтъ, гдѣ отсутствуетъ законъ разума и законъ морали, гдъ все позволено, гдь не на что надъяться и нечего терять, гдь зло не несеть наказанія и добро награды, въ такомъ мірь ньть драмы и ньть борьбы, потому что нътъ ничего, ради чего стоило бы бороться». Изъ этого міра и долженъ бъжать писатель, если онъ хочетъ построить драму или на драматическомъ конфликтъ построенный романъ. Примъры такого бъгства безчисленны во французской, въ итальянской, въ любой литературъ. Оно уводитъ писателя въ провинціальный городокъ, а оттуда еще дальше, еще ближе къ земль, въ помьстье, въ деревню, въ уединенный хуторъ, на горное пастбище къ паст-ху или въ лъсъ

къ охотнику, къ той жизни, какую любитъ изображать маноскскій житель, уже помянутый нами Жіоно. Здівсь прислушивается онъ къ забытымъ шумамъ, къ первобытнымъ заботамъ и страстямъ, здъсь чаетъ обръсти себя и найти утраченную плоть своего искусства. Не только писатель стремится сюда, но и живописецъ, жаждущій вернуть міръ въ свою картину (чего многіе хотять сейчась, особенно въ Германіи и въ Италіи), и музыканть (туть Венгрію следуеть особо помянуть). постоянно и прежде искавшій обновленія въ деревенской пъсенной стихіи, но никогда такъ не нуждавшійся въ немъ. какъ именно сейчасъ. И всъ они не только народное здъсь находять, то самое, что на трезвомъ языкъ науки называется mentalité primitive у Леви Брюля или primitive Gemeinschaftkultur у Ганса Наумана, не только «возвращаются къ земль». но и прорываются къ тайной, всего болье недостающей имъ стихіи, ощущеніе которой заставило называть ихъ новый реализмъ магическимъ или мистическимъ, хотя точнъе его было бы назвать реализмомъ миеа.

Возвращение къ землъ, какъ и возвращение къ дътству. есть исканіе чудеснаго, жажда миническаго міра, познаваемаго, какъ реальность, а не выдувымаемаго, какъ произвольная и пустая фикція. Объ этомъ говорить любая изъ упомянутыхъ нами попытокъ въ области искусства и литературы, но это обнаруживается всего яснъе въ творчествъ нъсколькихъ писателей, весьма различныхъ, принадлежащихъ къ разнымъ литературамъ, но объединенныхъ общимъ устремленіемъ, составляющимъ стержень и смыслъ ихъ искусства. Таковъ австріець съ баварской границы Рихардъ Биллингеръ, таковы фламандецъ Тиммермансъ, швейцарецъ Рамюзъ, англичанинъ Т. Ф. Поуисъ. Всь они враги большого города: Поуисъ вотъ уже четверть въка живетъ въ маленькой дорсетской деревнъ, Рамюзъ, столько же, примърно, времени, въ окрестностяхъ Лозанны. Тиммермансъ — въ тихомъ городкъ недалеко отъ Антверпена, только Биллингеръ оторвался отъ своего села, но душою остался ему въренъ. Всъ они также изобразители крестьянъ, хотя и не бытописатели крестьянства, всъ реалисты въ извъстномъ смыслъ, но не охотники за «документомъ», а ловцы человъческихъ душъ, всъ имъютъ отношеніе къ ирраціональному, религіозному по существу, а не только внашнему, чувственному опыту. Тиммермансь близокъ къ одной изъ наиболъе знакомыхъ, укръпленныхъ традиціей разновидностей его: францисканской, благословляющей и прославляющей все твореніе. Рамюзь въ каждой своей книгь касается новыхъ областей духовной жизни, но въ давнемъ уже «Исцъленіи бользней» онъ далъ имъ самимъ непревзойденный образецъ очевидности и простоты въ изображеніи чудеснаго. Поуисъ, наконецъ, разный по таланту Рамюзу, но превосходящій его своеобразіємъ духовнаго уклада, сторонникъ дуалистической мистики предопредъленія, изобразитель борьбы добра и зла, въ чьей душъ жгучее невъріе сочетается съ такой же жгучей върой, создалъ ни съ чъмъ несравнимыя и незабываемыя повъствованія о перевоплощеніяхъ діавола, о Смерти, заблудившейся среди живыхъ, о всеблагомъ, но не всемогущемъ Богъ въ образъ виноторговца, странствующаго на грузовикъ въ сопутствіи архангела Михаила и разливающаго жителямъ дорсетскихъ поселковъ вино смерти и вино любви. Поуиса и Рамюза было бы достаточно, чтобы свидътельствовать о наличіи въ современной литературь той жажды минотворенія, той потребности въ чудесномъ, которой ихъ творчество только и живеть; но существуеть еще и много другихъ ея примъровъ, а глубочайшее и потому глубоко-христіанское увънчание ея давно уже далъ Клодель въ «L'Annonce faite à Marie». Деревенскій, первобытный міръ потому и притягателенъ, что проникнутъ ощущениемъ чуда и глубокой связанности съ нимъ человъческой судьбы. Природнаго, въ концъ концовъ, потому и ищутъ, что оно приводитъ къ сверхприродному. Потерянный рай первобытности — какъ дътства вовсе не розовъ, не идилличенъ; въ немъ есть и зло, и страхъ, и боль; онъ рай лишь по сравненію съ адомъ практической и разумной бездуховности. Если все неудержимъй къ нему тянется, его взыскуетъ современный человъкъ, то не потому, что ждетъ отъ него забавъ и перемънъ, а потому, что видитъ просвъчивающую въ немъ, въ міръ современномъ ущербную, правду и свободу.

4

Возрожденіе чудеснаго, возвращеніе искусства въ міръ, гдѣ ему было бы легко дышать, недостижимо полностью ни на одномъ изъ отдѣльныхъ, казалось бы, ведущихъ къ нему путей, недостижимо даже и черезъ ихъ сліяніе. Однимъ возвратомъ къ дѣтству человѣка или міра еще не вернуть искусству утраченной цѣльности и полноты, хотя бы потому, что возвратъ этотъ самъ никогда не бываетъ цѣлостнымъ и совершеннымъ. Однимъ раскрѣпощеніемъ случайностей, культомъ непредвидѣннаго, магіей риска и азарта, безогляднымъ погруженіемъ въ ночную тьму не добиться прорыва въ тотъ подлинно чудесный міръ, гдѣ законы нашего міра не опрокинуты, а лишь оправданы и изнутри просвѣтлены. Искусства у цивилизаціи нельзя отвоевать хотя бы и самымъ отважнымъ набѣгомъ въ забытую страну, гдѣ оно когда-то жило, гдѣ ему хорошо жилось. На путяхъ, что въ эту страну ведутъ, можно частично

обръсти и вымыселъ, и живыхъ людей, и языкъ поэзіи (вмъсто языка газеты), и мерцающій очеркъ мина и начатки миническаго мышленія. Всь эти пріобрьтенія, однако, недостаточны, непрочны, въ любую минуту могуть оказаться призрачными. если они не укоренены въ религіозномъ міровозэръніи или, проще и точнъй сказать въ религіозной въръ. Въдь, въ концъ концовъ, именно тоску поней и выражаютъ попытки в срнуться къ дътству, къ землъ, погрузиться въ ночные сны, научиться Отрицательной Способности. Въра только и отдъляетъ миническое (въ болъе глубокомъ смыслъ слова) отъ фиктивнаго: безъ нея художнику остается либо внутренно согласиться съ разсудочнымъ разложеніємъ своего искусства, либо предаваться болье или менье явному самообману и такъ строить свое искусство, какъ если бы въра у него была. Очень характерно, что именно такое «als ob» прямо-таки рекомендуеть поэту, а значить и есякому художнику, одинь изъ самыхъ выдающихся среди современныхъ англійскихъ теоретиковъ литературы, Ричардсь. Наукопоклонникъ этотъ къ поэзіи не глухъ и потому не можетъ не понимать ея несовмъстимости съ міровозэръніемъ науки; онъ понимаетъ, что поэту необходима въра, хоть какая-нибудь въра (belief), но въвиду своей неспособности допустить въ будущемъ ничего, кромъ все разростающейся диктатуры научнаго разсудка, онъ предлагаетъ ему нъкую безпредметную въру, въру «ни во что», но которая имьла бы всь психологическія посльдствія настоящей вьры, позволяя такимъ образомъ и раціоналистическую невинность соблюсти, и пріобръсти капиталъ, необходимый для поэтическаго творчества. Убъждение Ричардса въ возможность такой невърующей въры есть, конечно, лишь одна изъ разновидностей характернаго для поклонниковъ разсудка и прогресса убъжденія въ совмъстимости чего угодно съ чьмъ угодно: высокой нравственности съ безбежіемъ, человъкоистребленія съ челов вколюбіємъ, робота съ Рафаэлемъ, прогресса съ культурой, гуманизма съ техницизмомъ, либерально-правового государства съ демократіей и демагогіей. На самомъ дълъ существуетъ раціоналистическое невъріе, и существуетъ несовмъстимая съ нимъ въра въ Бога, или хотя бы въ излучение божества, въ сверхразсудочное божественное начало мірозпанія.

Въра, питающая искусство, въра, которой оно живетъ и безъ которой, рано или поздно, оно умретъ, можетъ, разсуждая отвлеченно, быть не христіанской; но послъ девятнадцати въковъ христіанства нельзя себъ представить возвращеніе европейской культуры къ какой-нибудь изъ низшихъ религій, всъ цънности которыхъ христіанствомъ впитаны и пріумножены; можно себъ представить только или христіанское

обновленіе культуры или уничтоженіе єя разсудочной цивилизаціей. Всь попытки возродить искусство путемъ возрожденія чудеснаго должны приводить къ христіанскому осмысленію этого чудеснаго, и мы увидимъ, что и на самомъ дълъ онъ къ нему приводятъ, если вспомнимъ, что исканіе миеа, чъмъ ближе подходило къ цъли, тъмъ неудержимъе облекалось въ образы и цвъта христіанскаго преданія. Такъ было у Поуиса и Рамюза, и еще у многихъ отнюдь не всегда исходившихъ изъ готоваго христіанскаго міровозэрьнія писателей; но той же предустановленной связью объясняется и мощный подъемъ чисто-религіознаго творчества, какой наблюдается и въ искусствъ, и особенно въ большинствъ европейскихъ литературъза послъднія тридцать льть, и котораго никто не могь предвидъть еще въ концъ минувшаго стольтія. Три англійскихъ поэта, Пэтморъ, Гопкинсъ, Френсисъ Томпсонъ еще въ XIX въкъ явились провозвъстниками этого новаго подъема, для котораго одно уже имя Клоделя, величайшаго поэта нашего времени и поэта не менъе христіанскаго, чъмъ Данте или Кальдеронъ-— свидътельство достаточное и не требующее поясненій. Къ этому имени можно было бы присоединить имена многихъ другихъ католическихъ писателей во Франціи, въ Германіи, въ скандинавскихъ странахъ, въ Англіи, Италіи, Испаніи, и притомъ писателей, книги которыхъ принадлежатъ къ лучшему, что дала современная литература, съ чьмъ согласится всякій. кто читалъ хотя бы Моріака и Дю Боса, Честертона и Папини, Унамуно, Уиндсетъ и Гертруду фонъ Ле Форъ. Этому католическому движенію родственно англиканское, къ которому примкнулъ такой вліятельный критикъ и выдающійся поэтъ, какъ Т. С. Эліотъ, и православное, питаємое духовнымъ наслъдіємъ Хомякова, Достоевскаго и Владиміра Соловьева, выразившееся главнымъ образомъ въ области мысли, но которому только революція помъщала найти достойное выраженіе въ художественномъ творчествъ. Протестантизмъ въ этомъобновленіи христіанской культуры представленъ, какъ и слъдуетъ ожидать, слабъе. Это объясняется исконнымъ его миюоборчествомъ, въ связи съ которымъ особенно показателенъ тотъ фактъ, что наиболъе выдающіеся протестантскіе писатели этого направленія, тъ же Поуисъ и Рамюзъ, пытаются какъ разъ на пути «возвращенія къ земль» вновь обрьсти утраченную миническую основу своей религіи. Вслъдъ за искусствомъслова, усиливаются религіозныя побужденія и въ музыкъ, и въ архитектуръ (о чемъ свидътельствуютъ, особенно въ Германіи, нъкоторые недавніе католическіе храмы) и въ изобразительномъ искусствъ, гдъ можно напомнить такія, все еще, правда, исключительныя явленія, какъ послъдній періодъживописи Руо, какъ иллюстраціи къ четвертому Евангелію Петрова-Водкина.

Самый прямой, да и единственный, до конца върный путь возрожденія чудеснаго, а значить и возрожденія искусства, лежить черезъ возсоединение художественнаго творчества съ христіанскимъ миномъ и христіанской церковью; но что на этомъ пути нътъ препятствій, этого, кромъ благочестивыхъ оптимистовъ, мало понимающихъ сложную жизнь и сложную судьбу искусства, никто не ръшится утверждать. Со стороны искусства наблюдается неръдко только эстететическое, т. е. непозволительно-поверхностное даже въ чисто художественномъ смыслъ, отношение къ христіанской религіи, разсматриваемой лишь какъ всъмъ доступная кладовая, полная заготовленныхъ впрокъ красотъ, которыми художникъ можеть распорядиться какъ изобрътательный поваръ превосходнаго качества провизіей. Со стороны церкви столь же часто можно наблюдать недовъріе къ искусству, боязнь творчества, покровительство самымъ отвратительнымъ издъліямъ стандартизированнаго дурного вкуса, нежеланіе видъть въ стънахъ храма ничего, кромъ хотя бы и мертваго, но привычнаго. Наканунъ возрожденія французской католической литературы два полюса въ отношеніяхъ между церковью и искусствомъ символизировались фигурами приспособлявшаго религію къ искусству Гюнсманса и отвергавшаго искусство ради религіи Блуа: но у Гюисманса былъ свой подвигъ и своя проблема, у Блуа быль великій огонь и гнівь, чаще же всего наталкиваешься просто на равнодушіе церкви и върующихъ къ искусству. а искусства — къ духовному содержанію религіи. Недаромъ скептики и раціоналисты, какъ Рєми де Гурмонъ, сумъли оцънить красоту средневъковыхъ латинскихъ гимновъ, въ которыхъ большинство церковныхъ людей видъли благочестіе, но не замъчали творчества. Очень немногіе среди католиковъ сумъли понять, что современное религіозное искусство ихъ церкви, — искусство достойное великого своего прошлаго, — это Клодель, а не нравоучительные романы и розовые стишки, Руо, а не то, что продается въ лавкахъ возлѣ церкви Сенъ-Сюльписъ или пріобрътается нынъ для украшенія града Ватикана; и точно такъ же православнымъ людямъ очень трудно бываеть внушить, что подражание иконному ремеслу XIX въка съ русскимъ религіознымъ искусствомъ ничего общаго не имъетъ и можетъ только повредить чаемому его возрожденію.

Затрудненія, возникающія изъ взаимнаго непониманія, велики, но есть заключающая ихъ въ себъ трудность, еще болье серьезная и глубокая. Разсудочное разложеніе, которому

подвергается современное искусство и вся современная культура, способно отравить своимъ ядомъ и церковную жизнь. и религіозное сознаніе. Въ этой области, какъ и во всъхъ другихъ, оно превращаетъ живой организмъ въ готовую систему. которую можно избрать, не переживъ, въ которую можно произвольнымъ актомъ, механически вле-«ВКЛЮЧИТЬСЯ» кущимъ за собой постепенное приспособление къ сложному разъ навсегда расчисленному механизму. Духъ уступаетъ буквъ, живая въра истлъваетъ въ мертвомъ знаніи, религія Христа замъняется христіанствомъ, т. е. чьмъ то, что и въ самомъ дълъ можно обозначить словомъ, не только по грамматическому составу, но и по смыслу близкимъ къ такимъ словамъ. какъ кантіанство, или гегеліанство, какъ будто и въ самомъ дълъ есть нъкій соизмъримый съ томизмомъ или марксизмомъ «христіанизмъ». Любое христіанское исповъданіе насчитываетъ множество людей, называющихъ себя възующими только потому, что нъкогда они какъ бы заявили остальнымъ: « вы слъдуете Евклиду, мы же ръшили послъдовать за Лобачевскимъ или Риманомъ», послъ чего и замкнулись въ свою геометрію. столь же неукоснительно-отвлеченную, какъ и всякая другая. Конечно люди творчески одаренные на такомъ христіанствъ успокоиться не могуть, однако сплошь и рядомъ и они какъ то ужъ слишкомъ безмятежно утверждаются въ своей унаслъдованной или заново пріобрътенной въръ, тъмъ самымъ превращая ее въ наукоподобную увъренность или идейную убъжденность, такъ что и никейскій символь въ ихъ устахъ становится похожъ на таблицу умноженія, если не на декларацію правъ или эрфуртскую программу. Даже люди подлинной и горячей въры не всегда находятъ въ ней стимулъ своему творчеству, и книги Папини, написанныя послъ обращенія, не могуть сравниться въ воплемъ отчаянія, какимъ былъ его «Конченный человъкъ». Даже художникъ религіозно одаренный можетъ религіей усыпить въ себь художника, если она представляется ему чъмъ то установленнымъ извнъ, чъмъ то, что не совершается, а уже свершилось. Вотъ почему возсоединение искусства съ религіей, если ему суждено осуществится, будеть не только спасеніемъ искусства, но и симптомомъ религіознаго возрожденія. Когда утвердівшая віра станеть вновь расплавленной, когда въ душахъ людей она будетъ вновь любовью и свободой, тогда зажжется и искусство ея собственнымъ живымъ огнемъ. Къ этому въ мірь многое идеть, и только это одно можетъ спасти искусство. Другого пути для него нътъ и не можеть быть, — потому что художественный опыть есть въ самой своей глубинь опыть религіозный, потому что изъявленія въры не можеть не заключать въ себъ каждый творческій актъ, потому что міръ, гдъ живетъ искусство, до конца прозраченъ только для религіи.

Страстная Суббота. Парижъ 1935.

# О МІРОВОМЪ ЗЛѣ И О СПАСАЮЩЕЙ ЦЕРКВИ

(По поводу статьи Н. А. Бердяева «О христіанскомъ пессимизмѣ и оптимизмѣ» въ № 46 «Пути» (\*).

Я очень радъ, что своимъ письмомъ подалъ поводъ Н. А. Бердяеву еще разъ и съ новыми подробностями высказаться по такимъ глубокимъ и важнымъ вопросамъ христіанскаго міросозерцанія, какъ вопросы о сущности и источникѣ мірового зла, и о Церкви, о цѣли Ея существованія въ мірѣ. И, кромѣ того, я очень благодаренъ Н. А. Бердяеву за то, что онъ съ такимъ вниманіємъ отнесся къ моєму письму, и посвятилъ отвѣту на него большую и интересную статью.

Это даетъ мнъ смълость продолжить мое собственное собесъдованіе съ Н. А. и попросить у него дальнъйшихъ разъясненій, въ надеждъ, что эти разъясненія будутъ полезны и интересны не для меня одного, но и для другихъ читателей «Пу-

<sup>\*)</sup> Настоящая моя замѣтка, какъ и предварительное письмо къ Н. А. Бердяеву вызваны не только интересомъ къ книгѣ «Судьба человѣка въ современномъ мірѣ» и заключающимся въ ней мыслямъ, но и другими, практическими соображеніями. Миѣ, какъ священнику, керѣдко приходится встрѣчаться и разговаривать съ людьми, совершенно подавленными существующимъ въ мірѣ зломъ, потерявшими вѣру въ силу добра и правды, въ самое существованіе Бога любви и справедливости, дошедшими до полной безнадежности и отчаянія, до утраты всякаго желанія жить. Мнѣ постоянно приходится ободрять такихъ людей, разубѣждать ихъ, доказывать имъ силу и несокрушимость добра, его преобладающее значеніе въ мірѣ. Задача эта нелегкая, такъ какъ наталкиваешься на непреодолимую упорную стѣну убѣж деннаго безпросвѣтнаго пессимизма. Такимъ людямъ недостаточно вообще говорить о Богѣ, но имъ надо псказать Его дѣйствіе въ мірѣ, наглядное и несомнѣнное. Это достигается ррежде всего указаніемъ на Господа Іисуса Христа и Его Евангеліе, какъ на несомнѣнное очевидное явленіе любби Божіей въ мірѣ. Но это-

ти». При этомъ я долженъ оговориться, что не будучи ни философомъ, ни богословомъ, я не веду ни философской, ни богословской полемики съ Н. А. Бердяевымъ.

Я просто обыкновенный, върующій христіанинъ, ищущій найти въ спокойномъ и гружественномъ обмѣнѣ мыслей—разъясненіе возникающихъ у меня недоумѣній, можетъ быть, съ богословской или философской точки зрѣнія и не заслуживающихъ особаго вниманія, но для меня очень существенныхъ и важныхъ.

Статья Н. А. Бердяева «О христіанскомъ пессимизмѣ и оптимизмѣ» не дала отвѣта на мой основной вопросъ, поставленный ему — продолжается ли и донынѣ на землѣ дѣло Христово, преодолѣніе мірового зла, и если продолжается, то гдѣ и черезъ кого оно совершается.

Но все же она дала мнъ нъкоторое удовлетвореніе. Я нашелъ въ ней слова, которыя доставили мнъ большое удовлетвореніе. Слова эти слъдующія:

«У меня есть очень сильное и мучительное чувство зла жизни, горькой участи человъка, но еще сильнъе у меня въра въ высшій смыслъ жизни» (Курсивъ мой).

«Меня поразило, что у о. С. Четверикова осталось такое впечатлъніе отъ моей книжки, какъ будто Богъ не дъйствуетъ въ исторіи, Богъ покинулъ міръ. Въ дъйствительности все, что я говорю въ своей книгъ, не имтьетъ смысла, если нътъ дъйствія Бога въ исторіи» (Курсивъ мой).

«Человъкъ поставленъ передъ бездной бытія или небытія. И онъ не можетъ овладъть этой бездной лишь своими собствен-

го не достаточно. Іисусъ Христосъ жиль на землѣ почти 2000 лѣтъ тому назадъ. Для многихъ это почти забытый, а можетъ быть и сомнительный фактъ далекаго прошлаго, не имѣющій отношенія къ современной пѣйствительности.

Вотъ то жизненное соображение, которое побуждаеть меня напоминать о спасающей Церкви Христовой, какъ несокрушимой силь Божией, существующей на земль среди насъ.

нія къ современной дъйствительности.

Имъ надо показать, что дъло Христово не прекратилось на земль, что Богь и нынъ дъйствуетъ въ міръ, и лучшимъ, наиболье нагляднымъ и ощутительнымъ подтвержденіемъ этого является существованіе на земль Христовой Церкви съ Ея благодатными дарами Св. Духа, воспринимаемыми нами въ храмахъ, въ молитъвъ и особенно въ таинствахъ покаянія и причащенія св. Таинъ. Такимъ путемъ черезъ Церковь человъкъ и нынъ можетъ входить въ такое же непосредственное и тъсное общеніе съ Господомъ Іисусомъ Христомъ, въ какомъ находились апостолы и дру гіе современники Христа. Черезъ Церковь можно познать живое присутствіе въ міръ Бога и почувствовать подъ собою твердую почву увъренности въ Его близости къ намъ и въ Его помощи.

ными силами, онъ нуждается въ помощи свыше. Это есть дъло богочеловъческое. И если въ нашу эпоху подвергается опасности самое существование человъческаго образа, если человъкъ разлагается, то именно потому, что онъ возложился исключительно на себя и на свои силы».

«Человтькъ проходить сейчась, можеть быть, самый опас-

ный періодъ своего существованія» (Курсивъ мой).

Всѣ эти слова я прочиталъ съ большимъ удовлетвореніємъ. Они вполнѣ отвѣчаютъ моимъ собственнымъ мыслямъ. Они утверждаютъ ту истину, что на зємлѣ дѣйствительно существуетъ помощь Божія людямъ въ борьбѣ со зломъ. И мнѣ казалось, что прямымъ и необходимымъ выводомъ изъ этихъ словъдолжно было бы явиться заключеніе, что эта помощь въ организованномъ видѣ сосредотачивается въ Христіанской Церкви. Это ясно видно изъ словъ Христа Спасителя.

Въ своей послъдней молитвъ объ ученикахъ, передъ своими страданіями, Іисусъ Христосъ говоритъ: «Когда Я былъ съ ні ми въ міръ, Я соблюдалъ ихъ во имя Твое. Тъхъ, которыхъ Ты далъ Мнъ, Я сохранилъ. Нынъ же къ Тебъ иду, и сіе говорю въ міръ, чтобы они имъли радость Мою совершенную... Не молю, чтобы Ты взялъ ихъ изъ міра, но чтобы сохранилъ ихъ отъ зла» (Іоанна XVII. 12-15).

Изъ этихъ словъ видно, что оставляя своихъ учениковъ, Іисусъ Христосъ подаетъ имъ радостную надежду, что и безъ Его видимаго пребыванія съ ними они будутъ сохранены отъ зла. А также будутъ сохранены отъ зла и върующіе по слову ихъ.

Орудіємъ этого спасенія являєтся Христова Церковь. Если бы Н. А. Бєрдяєвъ въ своєй книгѣ, или хотя бы въ своємъ отвѣтѣ мнѣ, отмѣтилъ это значеніе Церкви Христовой — не было бы повода дѣлать єму упрека въ одностороннемъ и безысходномъ пессимизмѣ.

Но онъ этого не сдълалъ и вопросъ о средствахъ спасенія отъ зла и о помощи Божієй людямъ въ этомъ спасеніи остался невыясненнымъ до конца, и въ этомъ я видълъ и вижу недостатокъ и неполноту очень интересной книги Н. А.

Въ своей стать «О христіанскомъ пессимизм и оптимизм н. А. Бердяєвъ много говорить о Церкви, но то, что онъ говорить о Ней, вызываетъ только новыя и еще большія недоум внія. Мнимыя или дъйствительныя ошибки или погрышности историческихъ Цєрквей до такой степени заполняють вниманіе Н. А., что онъ за этими погрышностями перестаетъ видьть въ мірь подлинную дъятельность и подлинное значеніе Христовой Цєркви. Сужденія его о Цєркви становятся пристрастными и несправедливыми. А между тымъ въ его стать и и правильное опредъленіе Церкви, но онъ дълаетъ

его какъ то мимоходомъ и на немъ не останавливается. Опредъление это слъдующее:

«Церковь есть мистическое Тъло Христово, духовный ор ганизмъ, какъ бы продолжающееся Боговоплощеніе». Изъэтого опредъленія Церкви Н. А. не сдълалъ никакого конкретнаго заключенія, не объяснилъ, какой же смыслъ и какой результатъ этого «продолжающагося Боговоплощенія».

Въ своей оцънкъ Церкви Н. А. Бердяевъ предоставляетъ въ извращенномъ и невърномъ видъ всъ Ея свойства и дъйствія. Онъ, напримъръ, приписываетъ Церкви «гладкое, благополучное, благодушное, безтрагичное понимание христіанства». «дъленіе міра на спасающихся въ оградъ Церкви, гдъ все благополучно, радостно, и свътло, и на погибающихъ въ міръ, гдъ все неблагополучно, мучительно и темно». Въ этихъ словахъ есть и правда, но правда невърно представленная. Конечно, тамъ, гдъ пребываетъ Христосъ, гдъ дъйствуютъ благодатныя дарованія Св. Духа, т. е. въ Церкви Христовой, тамъ «все радостно, свътло и благополучно», но можно ли видъть въ этомъ несоотвътствіе духа Церкви духу Евангелія, какъ онъ утверждаетъ? Не въ этомъ ли свойствъ Церкви заключается ея привлекательность и спасительность для измученныхъ и страдающихъ въ міръ душъ? И съ другой стороны, внъ Христовой Церкви, въ отчужденіи отъ Христа — все. естественно, становится «неблагополучнымъ, мучительнымъ, темнымъ»...

И странно было бы, если бы было иначе. Далъе Н. А. Бердяевъ, продолжая невърное освъщеніе Церкви, пищетъ: «Сльдованіе пути Христа ведеть къ тому, что мы будемъ съ мытарями и блудницами, съ погибающими въ міръ, и корчащимися въ мукахъ. Трудно понять, какъ можно спокойно и благополучно чувствовать себя спасающимися въ оградъ Церкви и не раздълять страшной скорби и муки міра. Всегда подстерегаетъ опасность фарисейскаго самодовольства.» Въ этихъ словахъ Н. А. Бердяева опять все крайне перепутано. Изъ Евангелія мы знаємъ, что мытари и блудницы (кающіяся) идуть впереди фарисеевь въ Царствіе Божіе, что мытарь оправдывается болье фарисея, что Закхей удостоился принять въ домъ свой Господа. Тоже самое говоритъ и Церковь. Изъ этого и видно, что мытари и блудницы (кающіяся), они то именно и находятся въ оградъ Церкви, а о самодовольныхъ фарисеяхъ сказано, что они «извергнуты будутъ вонъ». Н. А. Бердяевъ сов ршенно произвольно и невърно исключаетъ мытарей блудницъ (кающихся) изъ ограды Церкви, а самодовольныхъ фарисеевъ включаетъ въ нее. Это не соотвътствуетъ ни ученію Евангелія, ни ученію Церкви.

Особенно неудачно ссылается Н. А. Бердяевъ на притчу

«Блудномъ сынъ», приводя странное толкование Андре Жида. Блудный сынъ ушелъ изъ отчаго дома совсъмъ не въ поис кахъ «истины и правды». Онъ ушелъ для того, чтобы пользуясь полученною частью имънія, жить блудно, въ свое удовольствіе. И если онъ «страдалъ», то въ этомъ его страданіи не было ничего доблестнаго, онъ страдалъ отъ того, что, расточивъ свое имъніе, стальтерпъть лишеніе во всемь, вынуждень быль сдълаться свинопасомъ и питаться пишею свиней. И только тогда онъ «пришелъ въ себя», покаялся, и ръщилъ вернуться къ отцу своему. И это возвращение къ отцу, въ отчий домъ, т.-е. въ Церковь, принесло ему внутреннее удовлетворение и дало ему постоянную радость. Тъхъ же, кто уходить изъ отчаго дома, изъ Церкви, въ поискахъ «истины и правды», кто даже является, подобно Іову «богоборцемъ», тъхъ Богъ не отвергаетъ. какъ это видно изъ примъра того же Іова. Въ своемъ письмъ я не утверждалъ, что «участіе любящаго Бога въ человъческой жизни относится лишь къ находящимся въ оградъ Церкви». У меня была другая мысль, что самое существование Церкви въ міръ говорить о любви Божіей къ міру, такъ какъ на Церковь возложена миссія просвъщать міръ истиною и освящать міръ благодатію Божіей. Я писалъ въ своємъ письмъ: «Іисусъ Христосъ основалъ на землъ свою Церковь, какъ силу и правду Божію, которую не одольють «врата адовы» и которая навсегда пребудетъ «столпомъ и утвержденіемъ истины». Церковь не отмежовывается отъ міра, предоставляя злымъ «корчиться» въ мукахъ, «чего они и заслуживаютъ», и собирая «добрыхъ»въ ограду Церкви, «гдъ они испытываютъ удовлетвореніе». У Церкви иной подходъ къ міру. Въдь самая большая часть скорбей, мученій и страданій въ мірь зависить, можеть быть. именно отъ того, что міръ отошель отъ Христа, забыль о Немъ. И на обязанности Церкви лежитъ итти въ міръ, говорить ему о Христъ, привлекать его ко Христу, и тъмъ спасать его отъ переживаемыхъ имъ страданій и мученій. И потому неправильна мысль Н. А. Бердяева, что внимание христіанъ къ покинувшимъ отчій домъ и переживающимъ «агонію міра», не можетъ заключаться въ усиліяхъ обратить ихъ въ христіанство и вернуть въ Церковь. Многіе именно въ этомъ больше всего и нуждаются. Если Іисусъ Христосъ, Глава Церкви, принялъ на себя гръхи и скорби міра, и страдалъ ими, то и Церковь. Тъло Христово, (а таковымъ ее признаетъ и Н. А. Бердяевъ) не можеть по иному относиться къскорбямь и страданіямь міра. Въ призывъ къпокаянію и въблагодатномъвозстановленіи душъ человъческихъ заключается миссія Церкви, каковую она и выполняетъ.

И если Н. А. Бердяевъ это оспариваетъ и осуждаетъ Церковь, то я думаю только потому, что истинныя или мнимыя

погръшности видимой Церкви мъшаютъ ему видъть подлинную сущность Церкви и ея спасительное дъйствіе въ міръ. Подъ внъшними формами Церкви онъ не видить ея таинственной сущности. Это именно мнъ и хотълось отмътить, какъ въ своемъ письмъ, такъ и въ настоящей замъткъ.

Въ заключение этой замътки я хочу сказать еще нъсколько словъ по поводу объясненія Н. А. Бердяевымъ источника зла въ міръ. Въ этомъ объясненіи для меня, какъ не философа, много непонятнаго. Н. А. говорить о «внъ-бытійственной несотворенной свободъ», которую онъ и считаетъ источникомъ зла. Что такое эта «виъбытійственная и несотворенная свобода»? Это область, на которую не распространяется всемогущество Божіе. Это есть нізчто, существующее вніз Бога, рядомъ съ Богомъ, отъ него независящее и Ему неподчиненное. Получается дуализмъ, двойственное начало жизни, отрицаніе Единаго Бога. Богъ, какъ Творецъ и Вседержитель міра, признается, но рядомъ съ созданнымъ Имъ міромъ и Имъ самимъ признается и нъкоторое другое, Имъ несотворенное, начало. Христіанская мысль не мирится съ такимъ ученіємъ. Она признаетъ единое начало всего существующаго и это единое начало есть Богъ. Никакого другого начала, существующаго рядомъ съ Богомъ, и не отъ Него получивщаго свое существованіе, свою жизнь, христіанская мысль не признаеть. Объясняя свой взглядъ, Н. А. Бердяевъ говоритъ: «Трудно примириться съ тъмъ, что Богъ дълается отвътственнымъ за зло. Все въ рукъ Божіей, всюду дъйствуетъ Богъ, Богъ пользуется зломъ для цълей добра, никто и ничто не имъетъ свободы въ отношеніи къ Богу. Отсюда Кальвинъ сдълалъ послъдовательный и радикальный выводъ въ ученіи о предопредъленіи. Дъйствуетъ ли Богъ и въ злѣ и черезъ зло? Если да, то отвътственность за эло и страданіе міра возлагается на Бога. Если нътъ, то существуетъ свобода отъ Бога и по отношенію къ Богу, что Божіе, дълаетъ Бога ограничиваетъ единовластительство какъ бы безсильнымъ (я понимаю всю ограниченность употребляемаго тутъ языка) по отношенію къ свободъ зла... Большая часть теодицей, отъ блаженнаго Августина до Лейбница, не только не удовлетворительны, но и прямо оскорбительны для Бога и для человъка. Можно, конечно, стать на чисто агностическую точку эрвнія и признать, что туть мы имвемъ дъло съ предъльной тайной, которую невозможно раціонально постигнуть. Эта точка эрвнія лучше, чвмъ раціональныя теодицеи, но въ богословіи и метафизикъ она никогда не выдерживалась до конца и всегда въ концъ концовъ строились теоріи, оскорбительныя для чуткой совъсти. Многіе учители Церкви, какъ извъстно, учили, что зло есть небытіе. Но додумавь это до конца, приходится допустить, что источники зла лежать внъ бытія, на которое распространяется всемогущество Божіе, т. е. внъ-бытійственной и несотворенной свободъ (Курсивъ мой). Это есть лишь философская интерпретація и философское выраженіе предъльной тайны, связанной со своболой и зломъ».

Послъднія слова, повидимому, показывають, что заключеніе о «вифбытійственной, несотворенной свободь», нужно понимать только, какъ одно изъ предположеній, объясняюшихъ источникъ зла. Для чего же понадобилось такое предположеніе? Для того, чтобы отвътственность за существуюшее въ мірь зло не падала на Творца міра, Бога. Н. А. Бердяевъ полагаетъ, что если источникомъ зла является злоупотребленіе сотворенными Богомъ существами дарованною имъ отъ Бога свободою, то отвътственность за это зло неизбъжно падаетъ на того, кто даровалъ свободу созданнымъ Имъ существамъ, т. е. на Бога. Чтобы избъжать этого заключенія, онъ и допускаетъ существование нъкоей, независящей отъ Бога, внъбытійственной, несотворенной свободы, которая по его мнънію, и является источникомъ зла въ сотворенномъ Богомъ мірь. Мнь не представляется справедливымъ мньніе объ отвътственности Бога за злоупотребление дарованною свободою созданными Богомъ существами. Если бы свобода была имъ дарована только для совершенія зла, тогда, дъйствительно, отвътственность за сдъланное ими зло падала бы на Того, кто даль имъ эту свободу дълать зло. Но въдь съ такимъ же, даже съ большимъ основаніемъ можно утверждать обратное, что свобода была дарована созданнымъ Богомъ существамъ для того, чтобы они могли свободно и добровольно дълать добро, и, если они предпочли дълать эло, то эта свобода выбора зависить уже не отъ Того, кто даль имъ свободу, а отъ ихъ собственнаго усмотрънія и ръшенія. Они получили свободу для добра, а употребили ее для зла. Отвътственность за этотъ выборъ падаетъ уже не на Бога, а на нихъ, ибо они сдълали этотъ выборъ свободно, а не по принужденію Божію.

Съ другой стороны, предположение Н. А. Бердяева о «несотворенной свободъ», котя, повидимому и снимаетъ съ Бога отвътственность за существующее въ міръ зло, и переноситъ эту отвътственность на «несотворенную» свободу, но и это только повидимому.

Въдь творцомъ міра и виновникомъ его бытія и по митьнію Н. А. Бердяева является Богъ. Создавая міръ и живущія въ немъ существа Богъ или не зналъ, или зналъ о томъ, что эти существа получатъ свою свободу изъ нъкіихъ таинственныхъ нъдръ «внъбытійственной свободы». Если Богъ не зналъ этого, то этимъ ограничивается уже не одно только всемогущество, но и всевъденіе Божіє. А если зналъ, и сотворилъ міръ и

живущія въ немъ существа, то Онъ не освобождается отъ ответственности, если не за то, что одарилъ сотворенныя Имъ сушества свободою, то за то, что сотворилъ ихъ, зная, что они получать откуда то извив свободу для дъланія зла. Вина за существующее въ міръ зло все таки остается на Богъ. хотя и не Онъ является источникомъ этого зла. Далъе если мы допустимъ, вмъстъ съ Н. А. Бердяевымъ, что источникомъ мірового зла является независимая отъ Бога «внъбытійственная. несотворенная свобода» то мы оказываемся передъ ужаснымъ фактомъ существованія въ мірь непреодолимой для Бога и независимой отъ Него мрачной силы зла, имъющей постоянную возможность осквернить и даже разрушать дъло Божіе въ міръ, созиданіе добра, правды, святости. Съ христіанской точки совершенно недопустимо такое безсиліе Божіе передъ силой зла. Богъ есть абсолютное и всемогущее добро и нътъ такой элой силы въ міръ, которая могла бы противодъйствовать Ему и противопоставлять себя Ему и быть Имъ непреодолимой.

Но почему же въ такомъ случаѣ Богъ допускаетъ существованіе зла въ мірѣ? Почему Онъ его терпитъ? Почему Онъ позволяетъ злу торжествовать? Потому что Богъ, обладая всемогуществомъ и властью, которыя не могутъ быть ограничены ничѣмъ внѣ Бога существующимъ, добровольно ограничиваетъ свое всемогущество и свою власть, допуская рядомъ съ собою сотворенныхъ Имъ существъ, одаренныхъ Имъ свободою.

Свобода, въ которой заключается одна изъ основныхъ чертъ образа Божія въ созданныхъ Богомъ разумныхъ существахъ, и ихъ высшее благо, дана имъ была не для зла, но для свободнаго дъланія добра и въ этомъ заключается ихъ высшее совершенство. Этой дарованной тварямъ свободы Богъ не отнимаетъ у нихъ даже тогда, когда онъ обращаютъ ее на зло и противъ Бога. Причина долготерпънія Божія заключается въ томъ, что «Богъ хочетъ всъмъ спастися и въ разумъ истины прійти». И это подтвеождается притчею о пшеницъ и плевелахъ.

Я изложиль, какъ сумѣль, тѣ недоумѣнія и тѣ мысли, какія вызвала во мнѣ статья Н. А. Бердяева «О христіанскомъ пессимизмѣ и оптимизмѣ». Могу прибавить еще одно: Я понимаю и принимаю тотъ трагизмъ жизни, о которомъ пишетъ Н. А. Бердяевъ, но вмѣстѣ съ тѣмъ я радуюсь тому, что въ нашемъ мірѣ есть мѣсто, гдѣ я встрѣчаюсь съ Богомъ, гдѣ я чувствую тверд ю почву подъ собою. Это мѣсто — есть Христова Церковь «столпъ и утвержденіе истины». Въ ней я не отмежевываюсь отъ страданій міра и не замыкаюсь въ кругъ благодушно-спасающихся, но получаю помощь и силу для преодолѣнія страданій и зла жизни или для терпѣливаго ихъ переношенія.

Очень хорошо сказалъ Н. А. Бердяевъ: «Выходъ изъ зла въ страданіяхъ самаго Бога, т. е. Христа, не въ Богѣ Вседержителѣ, а въ Богѣ Искупителѣ, Богѣ жертвенной любви. Я думаю, что въ этомъ сущность христіанства». Эту истину о Богѣ Искупителѣ, преодолѣвающемъ зло міра своей жертвенной любовью, исповѣдуетъ и Церковь, которая будучи Тѣломъ Христовымъ, участвуетъ въ этомъ жертвенномъ подвигѣ и обязываетъ къ нему всѣхъ своихъ вѣрныхъ членовъ.

Но это послъднее — уже область не теоріи, а практики христіанства.

Протојерей Сергій Четвериковъ.

18. V 1935 Парижъ.

## ЕЩЕ О ХРИСТІАНСКОМЪ ПЕССИМИЗМЪ И ОПТИМИЗМЪ

(Отвътъ протојерею С. Четверикову).

Въ отвътъ на новое возражение мнъ отца Сергія Четверикова долженъ еще разъ повторить, что мнъ совсъмъ не свойственъ тотъ безпросвътный пессимизмъ, который онъ склоненъ мнъ приписывать. Мой пессимизмъ во всякомъ случаъ активный, а не пассивный. Міровое зло совсьмъ не исключаетъ для меня въры въ Бога, наоборотъ, оно скоръе доказываетъ, что міръ не самодостаченъ и что существуетъ Богъ. Этимъ я закончилъ свой первый отвътъ. Іисусъ Христосъ для меня не въ прошломъ существуетъ, Онъ нашъ въчный современникъ. Дъло Христово прополжается на землъ и будетъ продолжаться до конца міра. Будучи не богословомъ, а свътскимъ мыслителемъ, я говорю языкомъ инымъ, чъмъ тотъ, который принятъ въ церковной средъ, и избъгаю говорить спеціально о церкви въ дифференціальномъ смыслъ этого слова. Но въ своей книгъ я отнюдь не подвергаю сомнънію непрерывное существование церкви Христовой въ міръ и ея внутренняго значенія въ историческомъ процессъ. Вопросъ идеть совсьмъ о другомъ, вопросъ идеть о пониманіи церкви и о ея границахъ. Ограничивается ли сфера церкви, какъ мистическаго организма, видимой оградой церкви и принадлежностью къ той или иной конфессіи? И все ли, что исторически признавалось сакральнымъ дъйствительно принадлежитъ Церкви Христовой и отъ нея неотъемлемо? Сфера Церкви должна быть разомъ и расширена и сужена. Для очищеннаго пониманія Церкви мнъ представляется важнымъ сознать, что подъ Церковью разумълось не только мистическое тъло Христово, но и соціальный институть. Какъ соціальный институть, дівйствующій въ исторіи, Церковь погръшима и несеть на себъ ограниченность всего историческаго, всехъ соціальныхъ явленій, служила земнымъ интересамъ, загрязнялась, выдавала временное за въчное. И въ этомъ смыслъ отъ исторической Церкви можно ждать и требовать покаянія, сознанія своихъ гръховъ и своей частичной измъны Христу. Сознавать свой гръхъ и каяться можетъ лишь Церковь въ своемъ человъческомъ составъ, въ лицъ церковной іерархіи и церковнаго народа. Каяться нужно въ измънъ Богу, Христу и Св. Духу. И ръчь идеть не о личныхъ гръхахъ ісрархіи и мірянъ, а о гръхахъ церковныхъ, объ искаженіи христіанства. Христіане іерархи и христіане простые міряне, почитающіе себя людьми церковными, очень виновны въ безбожіи современнаго міра и имъ не подобаетъ становиться въ позу обвинителей, хранящихъ истину. Отецъ Сергій Четвериковъ говоритъ, что фарисеи находятся внъ Церкви. Вотъ это и есть самый трудный вопросъ. Совершенно ошибочно было бы думать, что то возстание противъ фарисеевъ, которымъ полно Евангеліе, относится къ далекому прошлому, къ учителямъ еврейскаго народа. Фарисейство есть въчный элементъ, который играетъ огромную роль въ жизни исторической Церкви, подавляетъ христіанское богословіе и христіанскую мораль. Фарисеи возможны, конечно, во всъхъ областяхъ, есть и фарисеи коммунизма. Но церковные фарисеи пребывають въ видимой оградъ Церкви, они не отлучены отъ Церкви, а отлучаютъ другихъ отъ Церкви. Мытаре же и гръшники сплошь и рядомъ находятся внъ видимой ограды Церкви. Самодовольство пребывающихъ въ церковной истинь съ большимъ основаніемъ можетъ быть опредълено, какъ фарисейство. Благодушіе, благополучіе и безтрагичность я приписываю тымы христіанамы, которые мнять себя носителями и хранителями полноты истины и зашищенными отъ зла міра. Безпокоитъ меня вопросъ о томъ, спасаетъ ли Церковь лишь находящихся формально въ ея оградъ или дъло спасенія распространяется и на по видимости находящихся внъ ея, т. е. на большую часть міра? Мнь съ трудомъ понятна духовная настроенность, при которой сохраняють себя и своихъ отъ зла, большую же часть міра, большую часть людей предоставляютъ погибели. Мнъ думается, что притча о блудномъ сынъ можеть получить и болье широкое толкованіе. Блудный сынъ странствуетъ по міру внъ отчаго дома. Но такимъ является не только тоть, кто ищеть счастья и наслажденій жизни, но неръдко и тотъ, кто ищетъ истины и правды. Многіе ушли изъ отчаго дома потому, что искали истины и правды, что не могли примириться съ ложью и несправедливостью, ушли во имя знанія или соціальной справедливости. Многіе отошли отъ видимой церкви по высокимъ мотивамъ правдолюбія, а не по низменнымъ мотивамъ. Въ отношеніи къ нимъ неумъстно фа рисейское самодовольство людей, пребывающихъ въ отчемъ домѣ, въ оградѣ Церкви, охраняющихъ себя отъ зла. Мой вопросъ вотъ какой: не должна ли христіанская Церковь не просто привлекать къ себѣ старыми способами людей отпавшихъ отъ нея и переживающихъ муку и тоску міра, а датъ творческій отвѣтъ на эту муку и тоску, дать отвѣтъ на новыя вопрошанія и этимъ привлечь къ себѣ? Вотъ что я хотѣлъ сказать, говоря, что недостаточно предлагать людямъ, переживающимъ трагедію міра, вернуться въ Церковь. Это есть упованіе на то, что возможна новая эпоха въ христіанствѣ. Это упованіе никогда во мнѣ не исчезало. Отецъ С. Четвериковъ не обратилъ на это внимаьія и потому только воспринялъ меня какъ безнадежнаго пессимиста.

Мнъ представляется прежде всего необходимымъ дълатъ различіе между фактомъ откровенія, фактомъ религіозномистическаго порядка и богословской и философской интерпретаціей этого факта, принадлежащей къ порядку мысли. Произошло сращение откровения съ богословской интерпретацией, которая всегда заключаеть въ себъ ту или иную философію, хотя бы безсознательно. Проблемы происхожденія зла, свободы и т. п., имъющія свой источникъ въ духовномъ опыть, въ своихъ мыслительныхъ ръшеніяхъ относятся къ сферъ религіозной философіи. Къ этой сферъ относится и то, что я говорю о несотворенной свободь. Свобода, которой пытались объяснить гръхопаденіе и возникновеніе зла, есть всегда не только свобода добра, но и свобода зла. Да и свободу нельзя понять, какъ выборъ между добромъ и зломъ, такъ какъ самое различение между добромъ и зломъ есть уже результатъ гръкопаденія (\*). Изначальная свобода и возникновеніе зла предъльныя тайны и въ сферъ мысли и познанія мы имъемъ тутъ дъло съ тъмъ, что въ философіи называется предъльными понятіями. Но вотъ какова діалектика этихъ проблемъ. Если Богъ надъляетъ человъка свободой, то онъ знаетъ, что надъляеть его не только свободой добра, но и свободой зла. Остается совершенно непонятнымъ, почему свобода добра должна быть приписана Богу, свобода же зла приписана исключительно человъку. Мы упираемся въ непостижимую тайну возникновенія зла изъ свободы, дарованной Богомъ. Очевидно что-то должно туть быть признано, какъ имъющее источникъ иной, чъмъ Богъ, чъмъ бытіе детерминированное Богомъ. Это въ концъ концовъ долженъ признать и о. С. Четвериковъ. Я и описываю это, какъ предъльную тайну, которую богословіе пыталось раціонализировать. Невозможно приписывать Богу предвидение того зла, которое иметь свой источникъ вне бытія и внъ сотвореннаго Имъ міра. Это совсьмъ не есть матерія

<sup>\*)</sup> См. объ этомъ мою книгу «О назначении человъка».

въ греческомъ смыслъ слова и не есть злой богъ въ смыслъ персидско-манихейскаго дуализма. Это — темное и ирраціональное внъбытійственное начало, на которое не распространимы никакія раціональныя понятія. Объ этомъ нельзя мыслить, объ этомъ можно говорить лишь миоологически, лишь въ символахъ. И гръхопадение не можетъ быть рационально понято, оно есть миоъ, что совсъмъ не означаетъ противоположности реальности. Міротвореніе можеть быть истолковано, какъ борьба противъ небытія, которое встръчаеть препятствіе въ темномъ элементъ небытія. Свобода гръха и зла, исходящая изъ небытія, непобъдима въ первичномъ актъ міротворенія, совершеннымъ Богомъ Отцомъ, но она побъдима Богомъ Сыномъ, сходящимъ въ темныя нъдра небытія, побъдима не силой, а жертвенной любовью. Въ этомъ вся мистерія христіанства. Отецъ С. Четвериковъ говоритъ, что невозможно допустить, чтобы было зло непобъдимое для Бога. Но то традиціонное ученіе, которое допускаеть существованіе візчнаго ада, именно это утверждаетъ, утверждаетъ необходимость зла для Бога. Или сторонники этого мрачнаго и безнадежнаго ученія должны сказать, что въчный адъ есть добро, а не эло, такъ какъ означаетъ торжество божественной справедливости. Это въ сущности и утверждаетъ Оома Аквинатъ. Проэкція этого безчеловьчнаго ученія въ нашу земную жизнь и оправдываетъ какъ разъ ръзкое дъленіе міра на лагерь добрыхъ и лагерь злыхъ, на міръ спасающихся и спасенныхъ и міръ погибающихъ которое представляется мнв антиевангельскимъ и возмущающимъ \*). Это и есть самая непріемлемая форма пессимизма, которая нькоторымъ даетъ возможность чувствовать себя оптимистически. Но глубже того, что мы говоримъ о Богъ и объ Его отношеніи къ міру и человъку катаватически, положительно, впадая въ раціонализмъ понятій, лежитъ неизреченная тайна Божья, о которой можно говорить лишь отрицательно, апоеатически. Тамъ нътъ уже никакого дуализма, никакого противоположенія свъта и тьмы, тамъ чистый божественный свътъ, который есть тьма для разума, и тамъ невозможенъ уже адъ и ни о какомъ пессимизмъ не можетъ быть ръчи. Это граница мысли, сфера мистического созерцанія и единства. Боюсь, что мой отвътъ не удовлетворитъ отца С. Четверикова, ибо его подходъ къ поднятымъ вопросамъ прежде всего пастырски-педагогическій, мой же подходъ иной.

Николай Бердяевъ.

<sup>\*)</sup> См. мою книгу «О назначеніи человѣка».

#### новыя книги:

Іеромонахъ Левъ (Жиллэ): «Іисусъ Назарянинъ по даннымъ исторіи». YMCA Press. Паринъ. 1934. стр. 165—36. н.

Маленькая книжка отца Льва Жиллэ состоить изъ шести главъ. Первая имъетъ нъмецкій заголовокь: «Leben-Jesu-Forschung». Научное возстановленіе евангельской исторіи въ біографической формъ «Жизни Іисуса» было предметомъ повторныхъ усилій западныхъ, особенно, германскихъ ученыхъ. Опыть о. Льва есть послъднее звено въ этой цъпи. Приступая къ своей работь, онъ обозръваеть путь, пройденный до него. Гл. II посвящена «Источникамъ жизни Іисуса»; отъ источниковъ не-христіанскихъ и христіанскихъ неканоническихъ, о. Левъ переходитъ къ Новому Завъту и даетъ критическую оцънку современнаго состоянія евангельской проблемы. Собственно — исторія составляєть содержаніе гл. III. Она открывается (§ І постановкою проблемы хронологіи и заканчивается «послъдними днями и смертью Іисуса» (§ 7) и сужденіемъ о Его чудесахъ (§ 8). Гл IV о «Личности Іисуса» распадается на пять параграфовь: внѣшній обликъ Іисуса (1), исихологическое изученіе Іисуса (2), характеръ Іисуса (3), Іисусь и люди (4), Іисусь и Отецъ (5). Въ гл. V о «Благовъщеніи Іисуса» о. Левъ сосредотачиваетъ преимущественное внимание на Евангеліи Царства и явленіи Царства черезь служеніе Іисуса (§§ 3-4). Гл. VI: «Въра въ воскресшаго Господа», заканчивается краткимъ параграфомъ (2), имъющимъ греческій заголовокъ (въ латинской транскрипціи (Kyrios Christos (Господь Христосъ): возносясь во славъ, Іисусъ въ сознаніи учениковъ запечатлъваеть свое господство. Онъ пребываеть Господомъ и для послъдующаго человъчества. Книгъ предпослано предисловіе съ указаніемъ той цъли, которую авторъ себъ поставиль, и Библіографія, содержащая перечень небольшого числа основныхъ пособій. Особое «Пополненіе» посвящено «Іудейской религіи» въ эпоху Іисуса.

Свою задачу о. Левъ опредъляеть, какъ строго-историческую, почему и оставляеть въ сторонъ вопросы догматики и заботу апологетическую (стр. 3 и слл.). Поставленной задачъ авторъ старает ся быть въренъ на протяженіи всей книги. Ему не внушаеть довърія исихологическій подходь къ личности Іисуса (стр. 119 и слл.); онъ не видить историческихъ основаній для отвъта на вопросъ «о братьяхъ Іисуса» (72); воздерживаясь оть оцънки евангельскихъ чудесь, какъ таковыхъ, онъ ограничивается историко-литературною оцънкою о чудесахъ въ дошедшихъ до насъ источникахъ (60, 84, примъч.) и пытается установить то значеніе — по существу,

духовное, — которое чудеса Іисуса имъли для Него Самого и для тъхъ, кто ихъ наблюдали (106 и слл.): требуя въры, чудеса должны быть понимаемы, какъ знаменія, раскрывающія высочайшія духовныя истины. Но, оставаясь въ плоскости исторіи, о. Левъ отдаеть себъ отчеть и въ исключительной и с т о р и ч е с к о й

цънности свидътельства о Воскресеніи (147 и слл.).

Не притязая на значение самостоятельнаго изслъдования (4), книга о. Льва должна быть отмъчена, какъ первая русская «Жизнь Іисуса», стоящая на уровнъ современной западной науки. Въ заслугу о. Льву надо поставить собранный имъ — въ сжатой формъ — богатый научный матеріаль. Это касается прежде всего глл. I-II содержащихъ исторію науки, источниковъдъніе, критику текста, и вышеуказаннаго дополненія по іудейской археологіи. Несомнънную цънность представляють и отдъльныя наблюденія, встръчающіяся на протяженіи книги. Вслъдъ о. Львомъ. высказывающимъ свои догадки съ величайшею осторожностью, читатель готовь видьть въ Іисусь не плот-ника, а наменщика (78) и въ средъ, Его окружавшей съ дътства, — «бъдныхъ Израиля», върныхъ закону, но воспринимавшихъ мессіанскія чаянія не чувственно, а духовно (ibid). Вь объясненіи Ганилейскаго періода евангельской исторіи о. Левь усвояеть большое значеніе враждъ Ирода Антипы, заставившей Іисуса покинуть Капернаумъ и перейти на положение странника (87 и сл.). Судъ Ирода въ исторіи Страстей авторъ понимаетъ — очень правдоподобно — какъ экспертизу, въ которой нуждался Пилать. На основаніи внутреннихъ данныхъ о. Левъ отдаеть предпочтеніе (104 и сл. примъч.) той формъ евангельскаго текста, въ которой предсмертный вопіль Іисуса (Мк. XV, 34, 35 и парал.) понимаєтся -- языческимъ солдатомъ! — какъ обращен је не къ Илји, а къ солицу (прос). Можно привести и другія ценныя и интересныя наблюденія автора. Такь, напримъръ, пониманіе предсказанія эсхатологической ръчи (Мк. XIII и парал.) о конць Іерусалима въ смыслъ прообраза міровой катастрофы въ эсхатологическомъ свершеніи (98) рышаеть главную трудность эсхатологической рычи, которая состоить вънедостаточно ясномъ различении конца Іерусалима и конца міра.

Черезь всю книгу проходить стремленіе кь объективности. О. Левь знаеть критическіе вопросы, вызываемые евангельскимъ повъствованіемъ, но боится поспъшнаго ихъ ръшенія. Это касается, въ равной мъръ, распространеннаго въ западной наукъ сужденія о двухъ насыщеніяхъ — пяти тысячъ и четырехъ тысячъ, — какъ о дублетахъ, т. е. двукратномъ преломленіи въ устгномъ преданіи одного и того же событія (89, прим.), и убъжденія покойнаго Гарнака, что въ словъ МСв. XVI, 18 о камнъ Церкви мы имъемъ римскую интерполяцію (137 примъч.). О. Левъ готовъ допустить (96 примъч.), вопреки многимъ современнымъ ученымъ, и то, что Іисусъ былъ помазанъ дважды: сначала — въ Галилеъ (Лк. VII), затъмъ — въ Виваніи, наканунъ Страстей (Мв., Мк., Ін.) и, наоборотъ, очищеніе храма онъ склоненъ — вмъстъ съ синоптиками и вопреки Іоанну — относить не къ началу, а къ концу общественнаго служенія Іисуса (97 и сл.).

Но не всъ критические выводы о. Льва отличаются одинаковою степенью убъдительности. Согласование синоптиковъ и Ін. ему удается не всегда. О. Левъ понимаетъ Ін. — со всею осторожностью гипотезы, — какъ позднъйшее закръпление изначальнаго иерусалимскаго преданія, скоро восполненнаго синоптиками и съ годами поблекшаго (91 и сл.) Однако, иерусалимское преда-

ніе въ проповъди апостоловъ (ср. Дъян. X, XIII и др.) совпадаеть съ синоптическою, не съ Іоанновскою схемою. Не естественитье ли думать, что первоначальная «христіанская катехизическая проповъдь) возникшая въ лонъ іерусалимской общины», какъ разъ и обходила молчаніемъ іерусалимскія событія, какъ слишкомъ печальныя? Если — такъ, то Ін., возникшее на склонъ апостольснаго вѣна, и могло сохранить для Цернви эту исторію отвер-женія, въ связи съ благовѣстіемъ о тайнахъ вѣры. Такъ или иначе, но я не улавливаю общаго принципа, положеннаго о. Львомъ въ основание согласования истории Іоанновской и синоптической. И частностямъ, въ которыхъ я держусь одного мнънія съ о( Львомъ, я должень противопоставить другія, въ которыхъ наше пониманіе не совпадаеть. Такъ, напримъръ, я не думаю, чтобы бесъда съ Никодимомъ (Iн. III) имъла мъсто послъ заключения Предтечи въ темницу (83 и слл.). Изъ Ін. вытекаеть обратное, и несогласіе съ Евангеліемъ должно быть обосновано. О. Левь обоснова нія не даеть. При отсутствіи въ IV Евангеліи повъствованія о Преображеніи, его включеніе въ ткань Іоанновской исторіи представляеть немалыя трудности. О. Левь помъщаеть Преображеніе передъ Праздникомъ Кущей, т. е. передъ Ін. VII (89 и сл.). Но Преображение могло быть и еще раньше, если исповъдание Петра въ Ін. V1, 68-69 есть исповъдание повторное, не совпадающее съ тъмъ, которое сохранено у синоптиковъ (Мк. VIII и паралл.). И, наконецъ, — это уже не касается Ін. — мнъ совершенно непонятно, какъ могло имъть мъсто (94) исцъление десяти прокаженныхъ (Лк. XVII, 11: между Самарією и Галилеею) при вы ходъ Іисуса изъ Іерихона (Лк. XIX).

Это — частности, и ръшеніе ихъ — въ плоскости исторіи. Но книга о. Льва вызвала недоумъніе и не-историковъ, насколько мить извъстно, еще не проникшія въ печать. Отзывъ о книгъ — больше года спустя по выходъ ея въ свътъ — долженъ отвътить и на эти недоумъ ія. Книга, написанная почитаемымъ пастыремъ Церкви, многихъ соблазнила. Оправданъ или не оправданъ

этоть соблазнъ?

Нужно сказать открыто: задача, поставленная о. Львомъ, принципіально законная, фактически невыполнима. Свидътельствуя, въ первыхъ же строкахъ, «что сердцемъ и духомъ онъ послъдователь Іисуса и Его Благовъстія» (4) — о. Левъ хочеть быть историкомъ и только историкомъ. Но раздълен је исторіи и живого религіознаго опыта не только опасно, оно просто— невозможно. Опасность — двоякая: религіозная и научная. Приблизиться къ пониманію Іисуса мы можемъ только религіозно. Отръшаясь оть религіознаго подхода, мы посягаемь на то, что намь не дано. Въ Богочеловъкъ мы по-человъчески судимъ о Его человъчествъ, забывая, что оно неотдълимо отъ Его Божества, и съ неизбъжною закономърностью приходимъ къ радикальнымъ выводамъ, высказываемымъ или подразумъвающимся. Въ согласованіи повъствованій о Рождествъ Христовомь о. Левь не считаеть возможнымь «ни выбирать между хронологіей Мө. и Лк., ни утверждать, что II гл- Мо. интерполирована и неподлинна» (75). Невольно возникаеть вопрось: почему? Гдъ препятствіе: въ свидътельствъ научной совъсти или въ дисциплинарномъ авторитеть Церкви? Такое же впечатльние вызываеть замьчание объ искушеніи: «Испытаніе или искушеніе героя является классической темой въ исторіи религій; это, конечно, не основаніе считать миоомъ пребываніе Іисуса въ пустынъ» (81). Можно привести и другіе примъры. Приведенные, думается мнъ, объясняють то смущеніе, которое вызвала книга о. Льва. О. Левь не избъжаль опасностей избраннаго имъ пути Недаромъ и протестантская наука все яснъе и яснъе сознаеть неосуществимость «Жизни Іисуса» Четыре евангельскихъ повъствованія— въ своихъ различіяхъ, часто не допускающихъ согласованія, — явияють ликъ Христовъ съ разныхъ сторонъ и тъмъ приблинаютъ христіанскаго читателя къ полнотъ его воспріятія Въ англійскомъ Библейскомъ Словаръ (A Dicrionaty of rhe Bible edired by Hasrings, V II, стр 655) этимъ признаніемъ непосильности задачи заканчиваетъ свою статью объ Іисусъ Христъ W. Sanduy, одинъ изъ тъхъ критиковъ, на которыхъ ссылается о. Левъ. Неосуществимость «Жизни Іисуса» до извъстной степени, признаетъ

и о. Левъ (28).

Неудача о. Льва сказалась не только въ тъхъ замъчаніяхъ, которыя вызывають смущение и соблазнъ. Она сказалась — я говорю о «неудачъ» въ ковычкахъ — въ томъ, что ему не удалось утаить своего отношенія нь Іисусу, т. е. удержаться вь рамкахъ безстрастной исторіи. Я не буду говорить о въръ въ Воскресеніе, которую о Левъ пытается обосновать на путяхъ исторіи. Гл. V о «личности Іисуса» онъ кончаеть замычательной страницею, которую мит хочется выписать целикомъ: «Что отличаеть Іисуса оть всёхь святыхь — это отсутствіе накого-либо раскаянія и покаянія. У Іисуса нъть чувства гръха. Одинъ изъ всъхъ людей, Онъ никогда не чувствуетъ Себя виновнымъ. Онъ говорить, какъ если бы никогда не могла потускиъть чистота Его души. Ему не въ чемъ обвинять Себя, нечего искупать, не за что молить о прощении. Эта черта поднимаеть въ душъ внимательнаго читателя Евангелія волнующій вопросъ: кто этоть человькь, единственный смъющій смотръть въ лицо Отца, въ Его глаза, не опусная головы, не краснъя, не бія себя въ грудь? Кто этоть человъкь, который, какъ говорили Іудеи, дълаетъ себя равнымъ Богу? Въ этомъ кроется «тайна Іисуса». Если всматриваться въ Его обликъ, получается впечатлъние человъка, одинаково хорошо себя чувствующаго, одинаково «у себя дома» въ двухъ мірахъ: у Отца и у людей. Облечемъ это впечатлъние въ отвлеченные термины, и мы попадемъ въ кругъ идей первыхъ Соборовъ: мы не далеки оть древнихъ греческихъ опредъленій, по которымъ Іисусъ «единосущенъ» Отпу и «единосущенъ» людямъ. За этими терминами кроется живой опыть, переживаемый многими и въ древности и въ наши дни: впечатлъние, что въ Іисусъ человъческое и божественное соприкасаются, взаимно другь друга проникають, какъ въ дали, на самомъ горизонтъ, море сливается съ небомъ» (127). Это христологическое исповъданіе выводить насъ изъ рамокь исторіи. Авторъ выражаєть въ немъ свою въру, нашу общую въру. Это исповъдан је естественно сопоставить съ заключительными словами книги: «Лицо, принадлежащее исторіи древности, — Онъ остается всегда современнымъ... Каждому изъ нашихъ современниковъ, какъ нъкогда своимъ ученикамъ, Онъ какъ бы задаеть вопрось: «А вы за кого почитаете Меня?» И въ зависимости отъ отвъта мъняется смыслъ всей жизни. Большинство становится противъ Него, иные — дъйственно, многіе — пассивно («Кто не со Мною, тотъ противъ Меня»). Иные дюбять Его больше жизни и считають, что внѣ Его ничего нѣть. Оть этого выбора нельзя уклониться. Кто слышаль о Іисусѣ, или увицѣль, хотя бы смутно, Его обликь, тот ъ можеть дѣйствовать только съ Іисусомъ или противъ Него, но не можетъ игнорировать Его. Онъ сталь опредъляющей силой нашей жизни и нашей судьбы » (159). Неслучайно, подстрочное примъчаніе, въ которомъ о. Левь объщаеть перейти къ р е л и г і о з н о м у изслъдованію христіанства, связано съ этими словами. Религіозное изслъдов. ніе, какъ оно предносится о. Льву, есть свидътельство въры-Для каждаго изъ насъ исповъдуемая имъ въра Церкви, есть и его личная въра. Въ книгъ о. Льва это личное отношеніе ко Христу и дъйствуеть на читателя съ силою, тъмъ болъе неотразимою, чъмъ болъе о. Левъ старается его заглушить. Значеніе свидътельства — о неизреченной тайнъ Боговоплощенія — получаеть въ книгъ отца Льва и тотъ фактъ, что авторъ вышель изъ рамокъ, которыя самъ себъ поставилъ.

Но книга имъетъ положительное значеніе и въ той мъръ, въ какой задача автора получила разръшен е. Своими положительными достиженіями работа о. Льва показываетъ христіанскому читателю область, доступную изслъдованію историка. Это — область критики текста, историко-литературнаго введенія, изученія и толкованія отдъльныхъ Евангелій, изслъдованія частныхъ вопросовь, собиранія по камнямъ того матеріала, изъ котораго «Жизнь Іисуса» строиться должна, но пестроена никогда

не будеть.

Игуменъ Кассіанъ (Безобразовъ).

#### Broder Christiansen: Der neue Gott. 1934.

Въ переживаемую нами эпоху религіознаго кризиса въ христіанствъ, достигшаго особенной остроты въ протестантизмъ, заслуживають вниманія всь серьезныя попытки выяснить его подлинный смыслъ и обнажить его глубочайшие корни. Къ числу такихъ попытокъ слъдуеть отнести блестяще написанную книгу Бродера Христіанина о «Новомъ Богь», въ которой этотъ философъ извъстный преимущественно своими трудами по эстети-къ (Philosophie der Kunst 1909; Die Kunst 1930) строитъ религіозно-философскую теорію на антропологической основъ. Точнье говоря: онъ выводить эту теорію изь развиваемаго имъ ученія о волевой жизни человъка. Основнымъ стремленіемъ (Grundtrieb) человъка X. признаетъ мсизненный инстинкто (Lebenswille). У человъка этотъ инстинкть въ отличіе отъ животныхъ, которыя, конечно, тоже имъ обладають, направленъ не только на самосохраненіе, но кромъ того и на удовлетвореніе потребностей высшаго рода (Plusbedurfnisse), служащихъ обогащенію жизни и повышенію жизненнаго уровня. Въ области жизненнаго инстинкта въ этомъ расширенномъ его значеніи, обнимающемъ сверхъ инстинкта самосохраненія въ узкомъ смыслѣ «добавочныя потребности» разнаго рода, X. различаеть двъ формы: естественно-непроизвольныя (das Wuechsige) и искусственно-намъренныя (das Gemachte) его проявленія наблюдаемыя въ разныхъ сферахъ человъческой жизни. Такъ внимание бываетъ естественно-непроизвольнымъ и сознательно-намъреннымъ, вторая его форма ръзко отличается оть первой тъмъ, что требуетъ напряженія и связана съ утомленіемъ. Въ сферъ нашихъ представленій ярко выдъляются двъ группы: интущій непроизвольно возникающія въ нась и понятія нам'тренно нами создаваемыя. Въ эмоціональной душевной жизни надо различать естественныя чувства отъ суррогатовъ таковыхъ, безъ которыхъ, напримъръ, искусство актера исполняющаго роль въ драмъ было бы невозможнымъ. Далъе: наши сужденія либо коренятся въ живой върѣ и непосредственныхъ твердыхъ убѣжденіяхъ; либо основаны на болѣе или менѣе произвольно дѣлаемыхъ нами предположеніяхъ и допущеніяхъ. То же самое различіе замѣчается и въ волевыхъ актахъ, которые отличаются либо инстинктивнымъ либо сознательно намѣреннымъ характеромъ. Расширяя такимъ образомъ понятіе жизненнаго инстинкта X. включаетъ въ него разумную волю и нравственную, творческую и научную дѣятельностъ человѣка, поскольку она въ немъ имѣетъ достаточное основаніе

и изъ него безъ натяжекъ объяснима.

Но жизненный инстинкть (Lebenswille) по мнѣнію Христіансена не исчерпываеть внутренней сущности человъка. Наряду съ нимъ человъть обладаетъ другимъ основнымъ стремлениемъ, для обозначенія котораго психологическая наука до сихъ поръ непонятнымъ образомъ даже не создала опредъленнаго термина. А между тъмъ мы сплошь да рядомъ наталкиваемся на человъческія дъйствія не только не вытекающія изъ жизненнаго инстинкта, но даже явно ему противоръчащія. Сюда относятся факты такого рода: человъкъ съ опасностью для собственной жизни спасаеть ребенка изъ горящаго дома; горсть отважныхъ людей предпринимаеть экспедицію вь неизследованныя области; солдать умираеть въ битвъ, не выпуская изъ рукъ знаемени, офицеръ жертвуетъ жизнью за честь полка; капитанъ погибаеть съ тонущими корабдемъ, хотя онъ могъ бы спастись; художникъ осуществляеть свой творческій замысель, зная напередь, что современники не оцьнять его произведенія; ученый посвящаеть свою жизнь открытію истинъ, отъ которыхъ онъ не можетъ ждать практической пользы. Если признать основнымъ рычагомъ всей человъческой дъятельности одинъ лишь жизненный инстинкть, то подобныя дёйствія совершенныю необъяснимы и должны казаться принци-піально нельпыми. Но факты остаются фактами, и, если они не выводимы изъ общепринятыхъ началь, то возникаеть вопросъ, нъть ли пробъловь въ нашемъ знаніи. Христіансенъ утверждаеть, что это именно такъ и есть. Факты, о которыхъ идетъ ръчь, объясняются имъ изъ наличности въ насъ «иного» стремленія называемаго имъ «демонической волей», которая является источникомъ всъхъ героических актовъ. Хотя автору и не удалось вполнъ раскрыть внутренней сущности этого основного стремленія, онъ все же убъдительно указаль на характерное коренное свойство опредъленныхъ волевыхъ актовъ, свидътельствующее объ ихъ происхожденіи изъ этого источника, а именно на присущее имъдвой-ственное отношеніе къ жизни одновременно утвердительное и отрицательное. Правда существують два направленія въ современной мысли, которыя, будучи по существу ръзко противоположными, сходятся именно въ томъ, что оба отрицають налич ость или по меньшей мъръ дъйственность «демонической воли» въчеловъкъ: историческій матеріализмъ и діалектическое богословіе. Но какъ разъ въ этомъ общемъ имъ взглядъ объ теоріи по справедливому замъчанію автора опровергаются неоспоримыми фактами.

Основываясь на противоположности указанныхъ пвухъ коренныхъ стремленій, Христіансенъ на этомъ антропологическомъ фундаментъ строитъ религіозно-философскую теорію, составляющую центральную тему его книги. Какъ жизненный инстинктъ такъ и демоническая воля обладаютъ творческой способностью, которая проявляется въ конечномъ итогъ въ созданіи сверхъестественнаго міра, причемъ каждое изъ этихъ стремленій является источникомъ особаго типа религіознаго міросозерцанія и своеобразной формы трансцендентности. Въ исторически сложившихся рели-

гіяхъ человъчества оба типа религіознаго творчества несмотря на свою проитвоположность зачастую сосуществують. Задачу современной эпохи авторъ полагаеть въ ихъ разъединении, которое онъ признаеть освобожденіемъ высшаго редигіознаго типа оть связывающихъ его узъ низшаго. Христіансенъ пытается охарантеризовать эти типы религіознаго міросозерцанія въ общихъ чертахъ, пользуясь для разъясненія своей мысли образомъ повидимому подсказаннымъ ему философіей Шопенгауера. Шопенгауеръ уподобиль человъческій умъ факелу указывающему волевому стремленію его ближайшія цѣли и освъщающему ему путь. По Христіансену умъ возбуждаемый жизненнымъ инстинктомъ ставить вопросы и даеть на нихъ отвъты, давая тъмъ основному стремленію человъка сознательное направленіе требуемое его существеннымъ характеромъ. Но не на всякій вопросъ умъ находить отвъть. Есть вопросы остающиеся безь отвъта, проблемы неразръшимыя, къ числу которыхъ прежде всего надо отнести проблему смерти. Непроницаемый для умственнаго взора мракь несуществованія невыносимь для жизненнаго инстинкта и поэтому вызываеть въ человъкъ предметный страхъ (Angst), подъ вліяніемъ котораго его мысль и воображеніе стремятся всячески разсъять тьму невъдомаго, творчески замъщая ее потустороннимъ міромъ. Этотъ созданный жизненнымъ инстинктомъ сверхчувственный міръ получаеть у Христіансена не особенно удачное названіе «царства Н Е» (das Reich des UN), т. е. царства Непоз-Unfassbare, Unerforschliche). наваемаго, Непостижимаго (das Христіансенъ утверждаеть, что эта форма религіознаго творчества, получившая яркое выражение въ разнообразныхъ религіозныхъ мифахъ, испытываетъ процессъ разложенія, который вскоръ будеть законченъ. По мъръ того какъ наука тоже служащая жизненному инстинкту прогрессируеть и человъческая мысль снимаеть покровы съ природныхъ тайнъ царство боговъ порожденное страхомъ неизвъстнаго неизбъжно должно исчезнуть. Но помимо этого съ развитіемъ человъческаго духа меркнущаго царстремленій человька вырастаеть иное ства изъ героическихъ царство, созданное демонической волей и превышающее сферу природно-естественной жизни. Въ зачаточномъ видъ оно по мнъ нію автора заложено во всъхъ большихъ религіяхъ человъчества, но въ чистой и законченной формъ выявится только послъ освобожденія отъ примъси исчезающаго царства UN. Христіансенъ думаеть, что религія будущаго возможна исключительно въ этой формъ. Съ этой точки зрънія онъ производить оцънку и христіанства въ его современномъ исторически сложившемся обликъ и считаеть его жизнеспособность всецьло зависящей оть его дальнъйшей эволюціи въ указанномъ направленіи. Въ христіанствъ Христіансенъ старается установить наличность объихъ различаемыхъ имъ основныхъ религіозныхъ формъ. Онъ отмѣчаетъ двойственность христіанства уже въ самомъ центральномъ понятіи Бога. Христіанскій Богь съ одной стороны является безконечно насъ превосходящимъ и для насъ вполнъ недостижимымъ всевъдующимъ, всемогущимъ и всебдагимъ личнымъ существомъ, къ которому мы обращаемся въ молитвъ и милостью Котораго мы надъемся обръсти въчное блаженство представляемое нами въ формахъ нашей земной жизни, но безъ ен несовершенствъ. Съ другой стороны христіанство мыслить Бога достижимаго для насъ силою нашей безнорыстной любви. Достигая его, мы становимся причастными не будущаго, а настоящаго блаженства въ томъ самомъ актъ, которымъ мы сами себя обожествляемъ, разрывая узы связы-

вающіе насъ съ земною жизнью. Воть этоть Богь по мнънію автора и есть «новый богь». А такь какь всякую подлинную реальность мы познаемъ исключительно въ дъйствіи — таковъ основной гносеологическій тезись автора явно коренящійся въ фихтіанствъ, то и реальность «новаго бога» мы полагаемъ въ дъйствіи особаго рода: въ героическомъ актъ. Подобно тому какъ наша обыденная дъятельность порождаеть общій всьмь людямь реальный міръ чувственнаго опыта, такъ актами героизма осуществияется міръ сверхчувственнаго опыта какъ бытіе высшаго порядка: динамическая реальность «новаго бога» доступная, конечно, только лицамъ одержимымъ динамической волей. Но если это такъ, то этотъ богь оказывается созданіемь человька и върезультать религіознофилософской концепціи развиваемой авторомъ получается полное отожествленіе бога съ человъкомъ-героемъ. Отсюда ясно, что богъ объявленный Христіансеномъ «новымъ» таковымъ признанъ быть не можетъ. Съ нимъ уже прекрасно ознакомилъ насъ Достоевскій, ярко освътившій его истинный обликь. Этоть богь никто другой какъ «человъкобогъ», грезившійся изступленному воображенію Кириллова въ «Бъсахъ». Едва ли приходится особенно настаивать на томъ, что идея человъкобога въ корнъ антихристіанская. Понимая христіанство какъ сочетанеі двухъ въ сущности непримиримыхъ формъ религіознаго сознанія, Христіансенъ проглядълъ самое существенное въ немъ: богочеловъчество Христа. Указанный имъ выходъ изъ современнаго религіознаго кризиса отнюдь не является освобождениемъ христіанства отъ элементовъ якобы не вмъщаемыхъ сознаніемъ современнаго человъчества, но отназомъ отъ самого христіанства.

Но признавая теорію автора и въ особенности его толкованіе и оцінку христіанства несостоятельными,я тімъ не меніе считаю его изслідованіе плодомъ искренняго и напряженнаго исканія религіозной истины и вижу заслугу его преимущественно въ томъ, что оно несомнітно содійствуеть выясненію характера и причинъ религіознаго кризиса въ современномъ христіанскомъ человіче-

ствъ.

Н. Б-065.